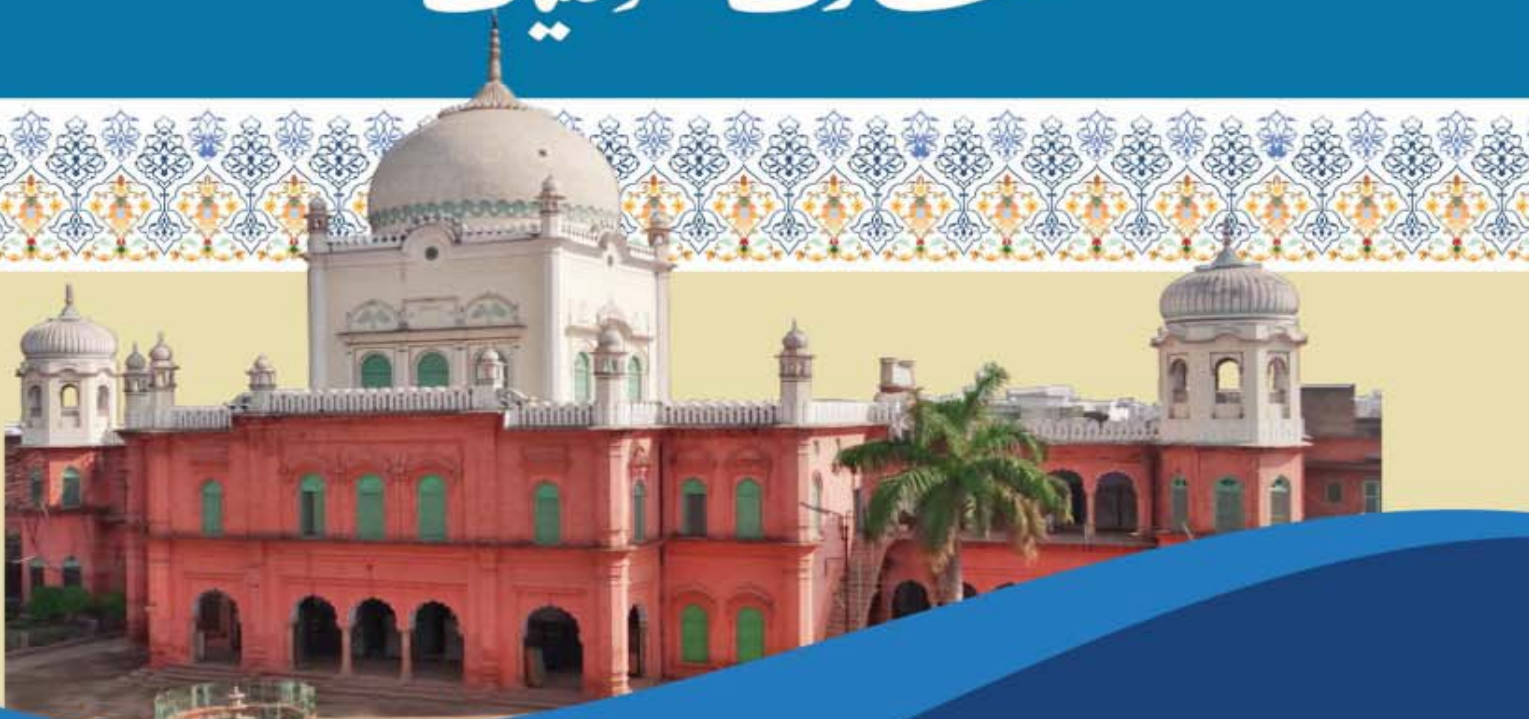


# صحاب حبیث



## تعریف و خصوصیات



تألیف  
مفتی محمد اشرف عباری قاسمی  
استاد دارالعلوم دیوبند

# صحابي سنه

تعرف وخصوصيات

تأليف

مفتى محمد اشرف عباس فارسی

أستاذ دار العلوم دیوبند

ناشر

مكتبة السنة

دیوبند

جملہ حقوق محفوظ ہیں

تفصیلات

نام کتاب : صحابہ ستہ، تعارف و خصوصیات  
تألیف : مفتی محمد اشرف عباس قاسمی (استاذ دار العلوم دیوبند)  
طباعت : فروری ۲۰۱۹ء  
تعداد : گیارہ سو  
ناشر : مکتبہ السنۃ دیوبند

دیوبند و سہارنپور کے معروف کتب خانوں پر دستیاب ہے۔

## فہرست عنوانوں

| صفحہ | عنوان                                    |   |
|------|------------------------------------------|---|
| ۹    | تصدیر                                    | ● |
| ۱۱   | تقریظ                                    | ● |
| ۱۳   | تقدیم                                    | ● |
| ۱۵   | صحابہ سنت                                | ● |
| ۱۵   | حدیث و سنت                               | ● |
| ۱۶   | روایت حدیث میں احتیاط اور سند کا اہتمام  | ● |
| ۱۶   | فتنی طور پر حفاظت حدیث                   | ● |
| ۱۷   | کتب سنتہ یا صحابہ سنتہ                   | ● |
| ۱۸   | صحابہ سنتہ کی تحقیق                      | ● |
| ۱۸   | صحابہ سنتہ کا مصدق                       | ● |
| ۱۹   | صحابہ سنتہ کا مطلب اور غلط فہمی کا ازالہ | ● |
| ۲۱   | اصحاب صحابہ سنتہ                         | ● |
| ۲۳   | ”صحابہ سنتہ“ کی اصطلاح: عہد بے عہد       | ● |
| ۲۶   | سادس سنتہ کی تعینیں میں اختلاف           | ● |
| ۲۹   | اغراضِ مؤلفین صحابہ سنتہ                 | ● |
| ۲۹   | امام بخاریؓ کی غرض                       | ● |
| ۲۹   | فائدہ                                    | ● |
| ۳۰   | امام مسلمؓ کا وظیفہ                      | ● |
| ۳۰   | امام نسائیؓ کا مقصد                      | ● |

|    |                                             |   |
|----|---------------------------------------------|---|
| ۳۰ | امام ابو داؤد کا وظیفہ                      | ● |
| ۳۰ | امام ترمذی کا مقصد                          | ● |
| ۳۱ | امام ابن ماجہ کا طریقہ                      | ● |
| ۳۲ | شرائط مؤلفین صحاح ستہ                       | ● |
| ۳۵ | صحابہ ستہ کی درجہ و ارتتیب                  | ● |
| ۳۳ | صحابہ ستہ کی خصوصیات                        | ● |
| ۳۶ | مذاہب ائمہ ستہ                              | ● |
| ۳۶ | امام بخاری کا مذہب فقہی                     | ● |
| ۳۷ | امام مسلم کا مذہب فقہی                      | ● |
| ۳۷ | امام ابو داؤد کا مذہب فقہی                  | ● |
| ۳۸ | امام ترمذی کا مذہب فقہی                     | ● |
| ۳۸ | امام نسائی کا مذہب فقہی                     | ● |
| ۳۸ | امام ابن ماجہ کا مذہب فقہی                  | ● |
| ۳۸ | اختلاف اقوال کا سبب                         | ● |
| ۵۱ | صحابہ ستہ کی احادیث کی تعداد                | ● |
| ۵۱ | تعداد احادیث کے سلسلے میں غلط فہمی کا ازالہ | ● |
| ۵۳ | کل احادیث کی مجموعی تعداد                   | ● |
| ۵۳ | كتب ستہ کی احادیث کی تعداد                  | ● |
| ۵۳ | الكتب السیة کی ترقیم                        | ● |
| ۵۳ | علمی ترقیم                                  | ● |
| ۵۵ | صحابہ ستہ کے تراجم و عناءوں                 | ● |

|    |                                        |   |
|----|----------------------------------------|---|
| ۵۸ | صحابہ سنت کے مجموعے                    | ● |
| ۵۹ | صحابہ سنت کی علمی خدمت                 | ● |
| ۶۰ | صحابہ سنت کے اطراف                     | ● |
| ۶۲ | مصنفین صحابہ سنت کی نسبی اور وطنی نسبت | ● |
| ۶۳ | اممہ سنت کی جائے پیدائش اور وطنی نسبت  | ● |
| ۶۴ | اممہ سنت کی عالی سندیں                 | ● |
| ۶۵ | امام ترمذیؓ کی عالی سند                | ● |
| ۶۶ | امام ابن ماجہؓ کی عالی سند             | ● |
| ۶۷ | امام مسلمؓ کی عالی سند                 | ● |
| ۶۸ | امامنسائی اور ابو داؤدؓ کی عالی سندیں  | ● |
| ۶۹ | تتبیہ                                  | ● |
| ۷۰ | مصنفین کتب سنت کی نازل سندیں           | ● |
| ۷۱ | ہندوستان میں کتب سنت کے درس کا آغاز    | ● |
| ۷۲ | صحابہ سنت کا انفرادی تعارف             | ● |
| ۷۳ | صحیح بخاری                             | ● |
| ۷۴ | مصنف کتاب                              | ● |
| ۷۵ | قوت حافظہ                              | ● |
| ۷۶ | تقویٰ اور دیانت                        | ● |
| ۷۷ | وفات                                   | ● |
| ۷۸ | کتاب کا تعارف                          | ● |

|    |                             |   |
|----|-----------------------------|---|
| ۷۷ | کتاب کا نام اور اس کی وضاحت | ● |
| ۷۸ | سبب تالیف                   | ● |
| ۷۹ | کیفیت تالیف                 | ● |
| ۷۹ | تعداد روایات                | ● |
| ۸۱ | روایات بخاری                | ● |
| ۸۲ | صحیح مسلم                   | ● |
| ۸۲ | مصنف کتاب                   | ● |
| ۸۳ | کتاب کا تعارف               | ● |
| ۸۳ | سبب تالیف                   | ● |
| ۸۴ | صحیح مسلم کی تبویب          | ● |
| ۸۶ | تعداد روایات                | ● |
| ۸۶ | صحیح مسلم کی چند خصوصیات    | ● |
| ۸۸ | شرح صحیح مسلم               | ● |
| ۹۰ | روات مسلم                   | ● |
| ۹۱ | سنن نسائی                   | ● |
| ۹۱ | مصنف کتاب                   | ● |
| ۹۲ | وفات                        | ● |
| ۹۲ | کتاب کا تعارف               | ● |
| ۹۳ | اہم وضاحت                   | ● |
| ۹۳ | تنبیہ                       | ● |
| ۹۵ | تعداد روایات                | ● |

|     |                                                |   |
|-----|------------------------------------------------|---|
| ۹۶  | خصوصیات                                        | ● |
| ۹۷  | شرح وحاشی                                      | ● |
| ۹۹  | سنن ابو داود                                   | ● |
| ۹۹  | مصنف کتاب                                      | ● |
| ۱۰۰ | کتاب کاتعارف                                   | ● |
| ۱۰۱ | خصوصیات                                        | ● |
| ۱۰۳ | تعداد روایات                                   | ● |
| ۱۰۳ | شرح وحاشی                                      | ● |
| ۱۰۶ | جامع ترمذی                                     | ● |
| ۱۰۶ | مصنف                                           | ● |
| ۱۰۶ | کتاب کاتعارف                                   | ● |
| ۱۰۸ | تعداد روایات                                   | ● |
| ۱۰۸ | خصوصیات                                        | ● |
| ۱۱۰ | شرح وحاشی                                      | ● |
| ۱۱۲ | سنن ابن ماجہ                                   | ● |
| ۱۱۲ | مصنف کتاب                                      | ● |
| ۱۱۳ | کتاب کاتعارف                                   | ● |
| ۱۱۳ | تعداد روایات                                   | ● |
| ۱۱۴ | نیچ و خصوصیات                                  | ● |
| ۱۱۵ | شرح وحاشی                                      | ● |
| ۱۱۷ | منظوم تعارف از مولانا ولی اللہ ولی قاسمی بستوی | ● |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تصدیر

حامداً ومصلياً، اما بعد!

میری خوش بختی رہی کہ ۱۴۲۲ھ، ۲۰۰۲ء میں دارالعلوم دیوبند سے رسمی فراغت کے بعد صوبہ گجرات کی مشہور با فیض علمی درسگاہ جامعہ مظہر سعادت ہانسوٹ میں مسلسل گیارہ سال تدریس کی سعادت نصیب ہوئی، جہاں جامعہ کے بالغ نظر علم دوست مہتمم، محمد وہم گرامی قدر حضرت مفتی عبد اللہ صاحب مظاہری حفظہ اللہ درعاہ کی عنایتوں سے گیارہ سالہ قیام کے دوران حدیث و علم حدیث کی متعدد کتب مثلًا: نزہۃ النظر، مشکاة المصالح، موطاً محمد، موطاً مالک، شرح معانی الآثار، سنن ترمذی اور صحیح مسلم کے اسباق متعلق رہے، جامعہ ہانسوٹ میں غایت توجہ کے ساتھ مضامین کتاب کی تدریس کے علاوہ آغاز سال میں متعلقہ فن اور کتاب کے حوالے سے مبادیات کے بیان کا بھی اہتمام ہوتا ہے، اسی مناسبت سے مختلف کتب حدیث اور ان کی خصوصیات سے متعلق ایک قلمی یادداشت احرar کے پاس بھی جمع ہو چکی تھی، جس سے صحاح ستہ سے متعلق منتشر معلومات کو یکجا کر کے مزید اضافے اور ترتیب کے ساتھ دارالعلوم دیوبند کے ترجمان رسالہ دارالعلوم دیوبند کے جمادی الاولی ۱۴۳۵ھ مطابق مارچ ۲۰۱۳ء اور اس کے بعد کے شماروں میں شائع کیا گیا، جسے بعض اہل علم نے بہ نظر استحسان دیکھا اور مستقل رسالے کی شکل میں شائع کرنے کی فرماش کی؛ اگرچہ اس سے قبل ہی بعض کرم فرماؤں نے یکجا کر کے اس کا ای ایڈیشن شائع بھی کر دیا، جس میں کچھ خامیاں بھی رہ گئی تھیں؛ اس لیے خیال ہوا کہ ایک بار پھر سے نظر ثانی کر کے اسے منظر عام پر لا یا جائے، ہو سکتا ہے کہ طالبین علم حدیث کے لیے نافع ثابت ہو۔

رسالے میں کتب ستہ کی مشترکہ خصوصیات پر آسان اسلوب میں روشنی ڈالی گئی ہے اور یہ وہ باب ہے جس سے صحاح ستہ کے ہی موضوع پر کھنچی گئی ”الحٹھ“، وغیرہ یکسر خالی ہے، ثانیاً انفرادی تعارف پیش کیا گیا ہے جو عام طور سے کتابوں میں موجود ہے۔ یہ امر بھی باعث اطمینان ہے کہ اس رسالے پر فن حدیث کی دو مقتدر شخصیات اور میرے جلیل القدر اساتذہ محدث جلیل حضرت مفتی سعید احمد صاحب پالین پوری اور حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی حفظہما اللہ ورعاهما نے نظر فرمائے تجویزی و تائیدی کلمات ثبت فرمادیئے ہیں، جس سے رسالے کو وقار و اعتبار حاصل ہو گیا ہے، میں دل کی گہرائیوں سے ان حضرات کی خدمت میں تشکر و امتنان کے کلمات پیش کرتا ہوں۔ نیز میں شکرگزار ہوں اپنے ان تمام بزرگوں اور احباب کا جن کی کسی بھی مرحلے میں معاونت شامل حال رہی، خصوصیت کے ساتھ محب گرامی مولانا عبد الرب صاحب سعادتی شیخ الحدیث دارالعلوم دسن اور عزیزم مولوی مبارک ار ریاوی سلمہ قابل ذکر ہیں، کہ اول الذکر نے مواد کی فراہمی اور کتابوں کی مراجعت میں بڑی مدد کی اور ثانی الذکر نے کتابت و طباعت کے حوالے سے کافی محنت اور دل چسپی کا مظاہرہ کیا۔ زود گو و خوب گواستاد شاعر حضرت مولانا ولی اللہ ولی بستوی، حفظہ اللہ کا ممنون کرم ہوں جنھوں نے منظوم تعارف نامہ لکھ کر خرد نوازی کا ثبوت دیا۔ فخر اہم اللہ احسن الجزاء

دعا ہے کہ اللہ رب العزت اپنے فضل خاص سے رسالے کو شرف قبولیت بخشیں، نافعیت عطا کریں اور مرتب، اس کے والدین و اساتذہ کے لیے ذریعہ نجات بنائیں۔ آمین

اشرف عباس قاسمی

خادم تدریس دارالعلوم دیوبند

## تقریط

محدث جلیل حضرت مفتی سعید احمد صاحب پالن پوری حفظہ اللہ  
شیخ الحدیث و صدر المدرسین دارالعلوم دیوبند

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم، اما بعد :

احادیث کی چھ کتابیں: صحیح بخاری، صحیح مسلم، سنن ترمذی، سنن ابو داؤد، سنن نسائی اور سنن ابن ماجہ یا موطا امام مالک ”صحاح ستہ“ کہلاتی ہیں، ان کے لیے صحاح کی تعبیر تغییبی ہے؛ اس لیے کہ ان میں صحیح کے ساتھ حسن اور ضعیف ہر قسم کی احادیث جمع ہیں، اشیعۃ اللمعات اور نگٹ زرکشی میں اس کی صراحت ہے، ہمارے دیار میں صحاح ستہ کی تعبیر راجح ہے عرب ان کو ”کتب ستہ“ کہتے ہیں، ان کے لیے ”اصول ستہ اور امہات است“ کی تعبیر بھی ملتی ہے، آج سے تین دہائی پہلے سمرقند کے ایک سیمینار میں صحاح ستہ کی میری تعبیر پر ایک عرب عالم شیخ محمود طحان نے اعتراض کیا کہ یہ کتب ستہ ہیں صحاح ستہ نہیں، میں نے جواب دیا کہ ہمارے دیار میں یہی تعبیر راجح ہے، وہ خاموش ہو گئے۔

احناف کی کتب ظاہر الروایہ چھ ہیں: جامع صغیر، جامع کبیر، سیر صغیر، سیر کبیر، مبسوط اور زیادات، ان میں امام اعظم اور صاحبین سے مستنبط مسائل جمع ہیں، بعض اہل علم کا خیال معقول معلوم ہوتا ہے کہ ”کتب ستہ“ کی تعبیر محدثین کے یہاں فقہائے احناف کی اتباع میں بہت بعد میں اختیار کی گئی ہے۔

پہلے صحیحین، ابو داؤد اور نسائی ان چار کتابوں کو ابن السکن نے ”قواعد الاسلام“ (اسلام کی بنیاد) کہا، پھر ترمذی کو حافظ ابو طاہر نے ان میں شامل کیا، پھر محمد بن طاہر

مقدسی نے ابن ماجہ کو شامل کر کے چھ کی تعداد پوری کی اور رزین بن معاویہ مالکی نے ابن ماجہ کی جگہ موطا مالک کو رکھا، اس کے بعد کتب ستہ اور صحابہ کی تعبیر چل پڑی؛ غرض یہ کہ محدثین کے یہاں فقہاء کی نقل میں یہ تعبیر راجح ہوئی ہے۔

”صحابہ کی تعارف و خصوصیات“ نو خیز فاضل جناب مولانا اشرف عباس قاسمی استاذ دار العلوم دیوبند کی تالیف ہے، میں نے اس پر ایک نظر ڈالی ہے، اردو قارئین کے لیے مفید مواد اکھٹا کر دیا ہے، زبان و بیان میں سادگی ہے؛ اس لیے طلبہ کرام کے ساتھ عوام بھی اس سے استفادہ کر سکتے ہیں، اللہ تعالیٰ موصوف کی محنت بار آور فرمائیں اور مزید علمی خدمات کی توفیق عطا فرمائیں۔ (آمین)

وکتبہ:

(مفتش) سعید احمد پالن پوری عفاف اللہ عنہ

خادم دار العلوم دیوبند

۱۴۳۲ھ / ربیع الثانی ۲۰۲۲ء

## لقدیم

محقق نبیل حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی دامت برکاتہم العالیہ  
محمدث دارالعلوم دیوبند

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على خاتم الأنبياء  
وسيد المرسلين وآلہ وأصحابہ وآتباعہ أجمعین أما بعد:

اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی مقدس احادیث کی جمع و تدوین میں اکابر محدثین  
رحمہم اللہ نے جو گروں قدر خدمات انجام دی ہیں اقوام عالم میں اس کی کوئی نظیر و مثال  
دستیاب نہیں۔ جو امع، مسانید، معاجم، صحاح، سنن، مستخرجات، اجزاء، مشیخات وغیرہ  
درجہنور عنوانات سے کتب حدیث کا ایسا عظیم القدر ذخیرہ جمع کر دیا کہ آج ان تالیفات  
کو احاطہ شمار میں لانا کارے دارد، اگر کوئی ہمت کر کے ان کی محض فہرست تیار کرنا چاہے  
تو اس کے علم و قلم کی توانائیاں ختم ہو جائیں گی؛ مگر ان کتابوں کا سلسلہ پھر بھی باقی رہ  
جائے گا۔ ع

## بمیرد تشنہ مستسقی و دریا ہم چنان باقی

کتب حدیث کے اس بے شمار ذخیرہ میں سے بارگاہ رب العزت سے جو شرف  
قبولیت اور مقام و مرتبہ امام بخاری و مسلم کی صحیحین اور امام ابو داؤد، امام ترمذی، امام نسائی  
اور امام ابن ماجہ کی سنن کے حصہ میں آیا وہ بھی بجائے خود اپنی مثال آپ ہے، حدیث  
پاک کے اس عدیم النظیر مجموعہ میں ان چھ کتابوں کو اصول کی حیثیت سے جانا پہچانا جاتا  
ہے اور علمائے امت کی جانب سے ان کی ایسی بے پناہ پذیرائی ہوئی ہے کہ کتاب الہی

قرآن مجید کے علاوہ علمی دنیا میں کسی کتاب کو یہ سعادت نصیب نہیں ہوئی۔ ”صحاب سنت، تعارف و خصوصیات“ میں اسی سعادت بار اور برکت خیز مجموعہ کے مزايا و خصوصیات وغیرہ پر بحث کی گئی ہے، اصول سنت کے شرائط و صفات اور ان کے مخربین و مؤلفین کے احوال و کوائف کے بیان میں عربی زبان میں خاصاً مواد موجود ہے؛ مگر اردو میں مرتب طور پر یکجا یہ معلومات کم یاب ہیں۔

محب مکرم مولانا اشرف عباس صاحب استاذ دارالعلوم دیوبند کی یہ خوش بخشی ہے کہ انہیں اس با برکت علمی کام کی توفیق ارزانی ہوئی، مولانا محترم کادرس و تدریس کے ساتھ قلم و قرطاس سے بھی رشته استوار ہے اور ماشاء اللہ علوم دینیہ کی ترویج و اشاعت کے ان دونوں شعبوں میں بلندی کے مراحل خوش اسلوبی و نیک نامی سے طے کر رہے ہیں، اللہم زد فرد۔ مؤلف موصوف نے کتاب کو مفید سے مفید تر بنانے میں اپنے طور پر کوئی کسر باقی نہیں چھوڑی ہے، موضوع سے متعلق ضروری معلومات کو مستند و معتمد حوالوں سے مدلل کر کے پیش کر دیا ہے، اور کوشش کی ہے کہ قاری کو کسی نوع کی تشکیل کا احساس باقی نہ رہے، بندہ نے کتاب کے تقریباً دو ثلث حصہ کو بالاستیعاب پڑھا ہے اور اس نتیجے پر پہنچا ہے کہ انشاء اللہ علما و طلباء اور خاص و عام ہر طبقہ میں قبولیت اور پسندیدگی کی نظر سے دیکھی جائے گی۔ اللہ کرے زور قلم ہوا اور زیادہ

(مولانا) حبیب الرحمن عظیمی (حفظه اللہ)

۱۴۲۱/۵/۲۲

بسم اللہ الرحمن الرحیم

## صحابہ سنت

### حدیث و سنت

تعلیم و ہدایت کا جو قیمتی سرمایہ خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ دنیا کو ملا، اس کے دو حصے ہیں: ایک کتاب اللہ جو لفظاً و معنی کلام اللہ ہے، دوسرے آپ کے وہ ارشادات اور آپ کی وہ تمام قولی و عملی ہدایات و تعلیمات، جو آپ نے اللہ کے نبی و رسول، اس کی کتاب کے معلم و شارح اور اس کی مرضی کے نمائندے ہونے کی حیثیت سے امت کے سامنے پیش کی ہیں، جن کو صحابہ کرام نے بلا کم و کاست بعد والوں کو پہنچایا اور بعد والوں نے اس کو پورے سلسلہ روایت کے ساتھ کتابوں میں محفوظ کر دیا۔ آپ کی تعلیمات و ہدایات اور فرمودات و ارشادات کے اس حصے کا عنوان حدیث اور سنت ہے۔

قرآن کریم کے بعد شریعت کا سب سے بڑا اور اہم مأخذ حدیث پاک ہے۔ حدیث کو اسلام میں ہمیشہ اساسی اور بنیادی حیثیت حاصل رہی ہے اور ہرزمانے میں علماء کی ایک بڑی تعداد نے اس کی چھان پھٹک، ترتیب و تہذیب اور نشر و اشاعت میں خصوصیت سے حصہ لیا؛ کیوں کہ قرآن کریم کی تفہیم و تفصیل حدیث پاک ہی کے ذریعہ ہوتی ہے۔ عقائد کی گریں بھی اسی سے کھولی جاتی ہیں، فقہ کی سند بھی اسی سے لی جاتی ہے۔ بقول علامہ سید سلیمان ندوی ”اسلامی علوم میں قرآن کریم دل کی حیثیت رکھتا ہے تو حدیث پاک شہرگ کی۔ یہ شہرگ اسلامی علوم کے تمام اعضاء و جوارح تک خون پہنچا کر ہر آن ان کے لیے تازہ زندگی کا سامان پہنچاتی رہتی ہے۔“ (مقدمہ تدوین حدیث)

خلاصہ یہ کہ حدیث کے بغیر اسلام کا کوئی موضوع مکمل نہیں ہو سکتا۔

## روایت حدیث میں احتیاط اور سند کا اہتمام

اس لیے محدثین نے حد درجہ حفاظت حدیث کا اہتمام کیا اور اس کے لیے نہایت قیمتی اصول وضع کیے اور اپنی پوری محنت، قابلیت اور اخلاق و عقیدت کے ساتھ اس کی ایسی خدمت کی کہ دنیا کی کوئی قوم اپنی قدیم روایات و اسناد اور مذہبی سرمایہ کی حفاظت کی مثال نہیں پیش کر سکتی۔

ابو محمد ابن حزم فرماتے ہیں: ”رسول اکرم ﷺ تک اتصالِ سند کے ساتھ ثقات کا ثقات سے نقل، ایسی خصوصیت ہے جس سے اللہ پاک نے صرف اہل اسلام کو سرفراز فرمایا ہے، دیگر اقوام و ملل اس سے تھی دست ہیں“۔ (الفصل فی الْمُهَلَّ وَالْأَهْوَاءِ وَالْخَلْقِ) (۸۲/۲)

حافظ ابو علی جیائیؒ فرماتے ہیں: تین چیزیں ایسی ہیں جو اللہ پاک نے خصوصیت کے ساتھ اس امت کو عطا کی ہیں۔ اس سے پہلے کسی کو یہیں دی گئی ہیں: (۱) اسناد (۲) آنساب (۳) اعراب۔ (منبع الحقد، ص: ۳۶)

محدثین کی گرام قدر کوششوں اور حدیث کی حفاظت و اشاعت کی خاطر اپنے آپ کو گھلادینے کا نتیجہ ہے کہ نبی اکرم ﷺ کے ارشادات و فرمودات کے قابل قدر مجموع اپنی اصل اور حقیقی شکل میں امت کے ہاتھوں میں موجود ہیں۔

## فتنی طور پر حفاظت حدیث

فتنی طور پر حفاظتِ حدیث کا آغاز عہدِ صحابہ میں ہی ہو گیا تھا؛ چنانچہ صحابہ کرامؓ روایتِ حدیث میں کئی قوانین اور اصول کا لاحاظہ رکھتے تھے؛ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیقؓ اور عامة الصحابة تقلیلِ روایت پر ہی کاربند تھے، جدہ کی میراث کے سلسلے میں حضرت مغیرہ بن شعبہؓ نے جب رسول اکرم ﷺ سے چھٹا حصہ دینے کو نقل کیا تو حضرت ابو بکرؓ نے فرمایا: ”هَلْ مَعَكَ أَحَدٌ؟“ جس پر محمد بن مسلمہ نے کھڑے ہو کر حضرت مغیرہؓ کی تائید

فرمائی۔ (معرفۃ علوم الحدیث، ص: ۱۳، ۱۵)

اس سے عہدِ صحابہ میں روایت کے سلسلے میں احتیاط کا پتہ چلتا ہے؛ بلکہ حافظ دہبی نے تو بعض کبارِ صحابہ کے بارے میں شواہد کے ساتھ یہ بات نقل کی ہے؛ چنانچہ ذہبی حضرت ابو بکرؓ کے ترجمے میں کہتے ہیں: ”وَكَانَ أَوَّلُ مَنْ احْتَاطَ فِي قَبْوِ الْأَخْبَارِ“ حضرت عمر بن الخطابؓ کے بارے میں فرماتے ہیں: ”وَهُوَ الَّذِي سَنَ لِلْمُحَدِّثِينَ التَّثْبِيتَ فِي النَّقْلِ، وَرَبِّمَا كَانَ يَتَوَقَّفُ فِي خَبْرِ الْوَاحِدِ إِذَا رَتَابَ“۔ اور حضرت علیؓ کے سلسلے میں رقم طراز ہیں: ”كَانَ إِمامًا عَالَمًا مَتْحُورًا فِي الْأَخْذِ بِحِيثِ أَنَّهُ يَسْتَحْلِفُ مِنْ يَحْدُثُهُ بِالْحَدِيثِ“۔ (تذكرة الحفاظ، ص: ۱۰۱)

## كتب ستہ یا صحاح ستہ

دورِ صحابہؓ کے بعد قرن ثانی کے آغاز میں احادیث کو باضابطہ مدون کرنے کی سرکاری اور غیر سرکاری کوششیں ہوتیں۔ جرح و تعدیل اور نقدِ رجال کے قوانین پر احادیث کو پرکھا جانے لگا۔ تیسرا صدی میتوینؓ حدیث کا سنہرا دور ہے، جس میں امیر المؤمنین فی الحدیث امام محمد بن اسما عیل بخاریؓ نے صحیح احادیث کا عظیم مجموعہ مرتب کیا اور باقی اصحاب ستہ نے بھی خاص نجح پر کتابیں مرتب کیں۔ ان کے علاوہ بھی مختلف معاجم، مسانید، سنن اور مستخرجات و مؤلفات وجود میں آئیں؛ لیکن ان تمام کتب روایت میں شہرت و قبولیت کے اعتبار سے جو مقام و مرتبہ اصولِ ستہ کے حصے میں آیا وہ اور کتابوں کو نصیب نہ ہوسکا، ان ہی اصولِ ستہ کو علماء ہند کی اصطلاح میں ”صحاح ستہ“ کہا جاتا ہے۔ جب کہ دیار عرب میں عموماً ”الكتب السنة“ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

آنکنہ صفحات میں مختلف جہتوں سے اصولِ ستہ پر روشنی ڈالتے ہوئے خصوصیت کے ساتھ مشترک خصوصیات کو واضح کرنے کی کوشش کی جا رہی ہے۔

## صحابِ ستہ کی تحقیق

”صحاب“ صحیح کی جمع ہے۔ بروزن فعیل سقیم کی ضد ہے۔ اجسام یعنی محسوسات میں بھی اس کا استعمال ہوتا ہے اور معنویات میں بھی۔ اگر محسوسات میں استعمال ہو تو لفظ اس کا معنی ہوگا ”الشیء السليم من الأمراض والعيوب“ یعنی وہ چیز جو امراض و عیوب سے صحیح سالم ہو۔

اس سے معلوم ہوا کہ واضح لغت نے اس لفظ کو سلامت من العیوب، ہی کے لیے وضع کیا ہے؛ لہذا یہی اس کا معنی حقیقی ہے، اور معنویات میں یہ جس معنی کے لیے مستعمل ہے، وہ اس کا معنی مجازی ہے۔ مثلاً قول وحدیث کی صفت صحیح آتی ہے تو اس وقت ترجمہ ہوگا ”ما اعتمَدْ عَلَيْهِ“، یعنی قول صحیح وہ ہے جس پر اعتماد کیا جائے۔ (تیسیر مصطلح الحدیث، ص: ۲۲۶) اور اصطلاح میں صحیح خبر واحد کی ایک قسم ہے۔

## صحابِ ستہ کا مصداق

صحابِ ستہ سے مراد حدیث پاک کی چھ مشہور و معروف کتابیں ہیں: (۱) صحیح بخاری (۲) صحیح مسلم (۳) سنن نسائی (۴) سنن ابو داؤد (۵) جامع ترمذی (۶) سنن ابن ماجہ۔ ان چھ کتابوں کو ”أصول ستہ، صحابِ ستہ، کتبِ ستہ اور امہاتِ ست“، بھی کہتے ہیں (مسک الخاتم ۱/۷۱)۔ ان کتبِ ستہ میں بھی صحیح بخاری اور صحیح مسلم پر ”صحیحین“، اور باقی چار کتابوں پر ”سنن“، کا بھی اطلاق کر دیا جاتا ہے۔

بخاری اور مسلم پر ”صحیح“، کا اطلاق متفق علیہ ہے، البتہ باقی کتابوں پر ”صحیح“ کے اطلاق میں اختلاف ہے۔ اگرچہ حافظ ابن مندہ نے اپنی کتاب ”شروط الأئمۃ“، میں سنن ابو داؤد اور سنن نسائی پر جب کہ خطیب بغدادی نے سنن ترمذی اور سنن نسائی پر صحت کا اطلاق کیا ہے۔ (دیکھیے: شروط الأئمۃ لابن مندہ: ۲۲، کشف المغیث فی شرح مقدمة الحدیث: ۲۰۸، ۲۰۹)

## صحابہ کا مطلب اور غلط فہمی کا ازالہ

صحابہ کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ ان چھ کتابوں میں جتنی روایات ہیں، سب صحیح ہیں اور نہ یہ نظریہ درست ہے کہ صرف ان ہی کتب ستر کی روایات صحیح ہیں۔ باقی کتب حدیث کی روایات درجہ صحیح تک نہیں پہنچتی ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ان کتابوں کی روایات زیادہ تر صحیح ہیں، اس لیے انھیں تعلیمیاً صحابہ کہا جاتا ہے۔

حافظ عراقی فرماتے ہیں: ”وَمِنْ عَلَيْهَا أَطْلَقَ الصَّحَاحَ فَقَدْ أَتَى تِسَاهَلاً صَرِيحاً“۔ (فتح المغیث ۱/۱۰۰)

یعنی ان کتابوں پر صحابہ کا اطلاق تساہلاً اور تسامحاً ہے۔

علامہ زرشی فرماتے ہیں: ”تسمیۃ هذه الکتب صحاحاً أما هو باعتبار الأغلب لأن غالبهما الصلاح والحسان وهي ملحقة بالصلاح والضعيف منها ربما التحق بالحسن بإطلاق الصحة عليها في باب التغلیب“۔ (نکت الزرکشی علی ابن الصلاح ۱/۳۸۰)

یہی توجیہ شیخ عبدالحق محدث دہلویؒ نے کی ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

”کتب ستر کے مشہور اندر اسلام گفتہ اند صحیح بخاری و صحیح مسلم و جامع ترمذی و سنن ابو داؤد و سنننسائی و سنن ابن ماجہ است۔ و دریں کتب آنچہ اقسام حدیث است از صحاب و حسان و ضعاف ہمہ موجود است، و تسمیہ آں بصحاح بہ طریق تغلیب است“۔ (اعنۃ المعمات)

”چھ کتابیں جو کہ اسلام میں مشہور ہیں، محدثین کے مطابق وہ صحیح بخاری، صحیح مسلم، جامع ترمذی، سنن ابو داؤد، سنننسائی، سنن ابن ماجہ ہیں۔ ان کتابوں میں حدیث کی جتنی قسمیں ہیں صحیح، حسن اور ضعیف، سب موجود ہیں اور ان کو صحابہ کہنا تغلیب کے طور پر ہے۔“

اسی لیے حافظ ابو طاہر سلفیؒ نے جو فرمایا ہے: الکتب الخمسة (البخاری و مسلم و الترمذی و ابی داؤد و النسائی) اتفق علی صحتہا علماء

**المشرق والمغارب۔** (تدریب الراوی: ۱۶۵/۱) جس میں انہوں نے ترمذی، ابو داؤد اور نسائی پر بھی صحیح کا اطلاق کر دیا ہے؛ محقق علامے حافظ سلفی کے اس قول کی تردید کی ہے، چنانچہ ابن الصلاح، علامہ طاہر جزاڑی، علامہ سیوطی اور حافظ ابن الملقن نے اس کو سلفی کا تسال قرار دیا ہے، جب کہ امام نووی اور حافظ عراقی وغیرہ نے اس قول کی تاویل کی ہے۔ (دیکھیے: کشف المغایث شرح مقدمۃ الحدیث: ۳۳۸-۳۳۲)

حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب فرماتے ہیں:

”صحاب ستہ“ کے نام سے بعض لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ان میں ہر حدیث صحیح ہے، اور بعض لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ان کے علاوہ کوئی حدیث صحیح نہیں؛ لیکن یہ دونوں باتیں غلط ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ نہ صحاب ستہ کی ہر حدیث صحیح ہے اور نہ ان سے باہر کی ہر حدیث ضعیف ہے؛ بلکہ صحاب ستہ کی اصطلاح کا مطلب یہ ہے کہ جو شخص ان چھ کتابوں کو پڑھ لے اس کے سامنے اصولِ دین سے متعلق صحیح روایات کا ایک بڑا ذخیرہ آ جاتا ہے، جو دین کے معاملات میں کافی ہے۔ (درس ترمذی، مقدمہ ۱/۱۶۲)

اس لیے بعض متقدیں محدثین کو بھی کسی کتاب کو وصف صحیح کے ساتھ متصف کرنے پر تحفظات رہے ہیں۔ خود امام ابو زرعة رازیؓ نے بھی امام مسلمؓ کی صحیح کو دیکھ کر اپنے تحفظات کا اظہار کیا تھا۔ چنانچہ سعید بن عمرؓ کہتے ہیں: میری موجودگی میں ایک شخص ابو زرعة رازیؓ کے پاس مسلم بن حجاج کی کتاب ”صحیح“ لے آیا، ابو زرعةؓ نے اس کے بعض روایات پر نقد فرمایا اور کہا:

”يُطْرَقُ لِأَهْلِ الْبَدْعِ عَلَيْنَا، فَيَجِدُونَ السَّبِيلَ بِأَنْ يَقُولُوا لِلْحَدِيثِ إِذَا احْتَاجَ عَلَيْهِمْ بِهِ: لِيْسَ هَذَا فِي كِتَابٍ “الصَّحِيحُ“.“ (شروط الأئمة الخمسة للحازمی ضمن ثالث رسائل فی علم مصطلح الحديث، تحقیق: الشیخ عبد الفتاح. ص ۱۸۵)

یعنی مسلم نے اس کتاب کے ذریعے اہل بدعت کو راہ فراہم کر دی ہے، ان کے خلاف جب کسی حدیث سے استدلال کیا جائے گا تو اس کے متعلق انہیں کہنے کا موقع

رہے گا کہ یہ حدیث ”الصحيح“ میں نہیں ہے۔

اس پر حازمی نے امام مسلم کی طرف سے اعتذار بھی نقل کیا ہے۔ کہ امام مسلم نے ابو زرعہ اسی طرح محمد بن مسلم بن وارہ سے عذر کرتے ہوئے کہا: میں نے یہ نہیں کہا ہے کہ جس حدیث کی میں نے اس کتاب میں تخریج نہیں کی ہے وہ ضعیف ہے، البتہ میں نے صحیح حدیث سے اس کی تخریج کی ہے تاکہ میرے اور میرے شاگردوں کے پاس صحیح حدیث کا ایک مجموعہ ہو جائے اور اس کی صحت میں کوئی شبہ نہ رہے۔ یہ میں نے نہیں کہا ہے کہ اس کے علاوہ جو بھی حدیث ہے وہ ضعیف ہے۔ (المصدر سابق ص: ۱۸۹)

## اصحاب صحاح ستہ

| نمبر شمار | اسماء گرامی                      | سن ولادت  | سن وفات   |
|-----------|----------------------------------|-----------|-----------|
| ۱         | محمد بن اسماعیل بخاری            | ۱۹۳ھ ۸۱۰ء | ۲۵۶ھ ۸۷۰ء |
| ۲         | مسلم بن حجاج نیشاپوری            | ۲۰۶ھ ۸۲۲ء | ۲۶۱ھ ۸۷۵ء |
| ۳         | ابوداؤ دسلیمان بن اشعث           | ۲۰۲ھ ۸۱۷ء | ۲۷۵ھ ۸۸۸ء |
| ۴         | ابوعیسیٰ محمد بن عیسیٰ ترمذی     | ۲۰۹ھ ۸۲۳ء | ۲۷۹ھ ۸۹۲ء |
| ۵         | ابو عبد اللہ احمد بن شعیب نسائی  | ۲۱۲ھ ۸۲۹ء | ۳۰۳ھ ۹۱۵ء |
| ۶         | محمد بن یزید بن عبد اللہ بن ماجہ | ۲۰۹ھ ۸۲۳ء | ۲۷۳ھ ۸۸۶ء |

امام ابن ماجہ کے علاوہ ابتدائی انہمہ خمسہ کے اسمی ان کی سن وفات کے اعتبار سے ہیں، حافظ ابو بکر حازمی نے اسی ترتیب سے یہ نام اپنی کتاب ”شروع طالأئمة الخمسة“ میں ذکر کیے ہیں۔ ورنہ صحت کے اعتبار سے نسائی کی کتاب کو سنن ابو داؤد پر ترجیح حاصل ہے، اس کے بعد ترمذی اور ابن ماجہ کا درجہ ہے۔ بعض حضرات، نسائی پر سنن ابو داؤد کی ترجیح کے قائل ہیں، کیوں کہ ابن جوزی نے کتب ستہ کی جن احادیث پر نقد کیا

ہے، ان کی تعداد نسائی کی بہ نسبت ابو داؤد میں کم ہے۔ چنانچہ ایسی احادیث نسائی میں دس ہیں، جب کہ ابو داؤد میں یہ صرف نو ہیں۔ علماء محققین نے اس معیار کو نہیں مانا ہے۔  
(دیکھیے: شروط لائمه لستہ ص: ۸۸، ح: ا، شیخ عبدالفتاح ابو غفران)

آئندہ مستقل عنوان کے تحت اس موضوع پر مزید تفصیلی روشنی ڈالی جائے گی۔



## ”صحابِ ستہ“ کی اصطلاح: عہد بے عہد

محدثین کے یہاں کتب ستہ یا صحابِ ستہ کی اصطلاح کو بہ تدریج فروغ ملا ہے؛ چنانچہ حافظ سعید بن السکن (۳۵۳ھ) چار کتبِ حدیث کو ہی اسلام کی بنیاد خیال کرتے تھے؛ چنانچہ ایک موقع پر انہوں نے فرمایا تھا: ”هذہ قواعد الإسلام، كتاب مسلم و كتاب البخاري و كتاب أبي داؤد و كتاب النساء“. (شروط الأئمه الستة ص ۱۶۱، امام ابن ماجہ اور علم حدیث ص ۲۳۳)

”یہ اسلام کی بنیادیں ہیں، امام مسلم کی کتاب، امام بخاری کی کتاب، ابو داؤد کی کتاب اور نسائی کی کتاب“

اسی طرح حافظ ابو عبد اللہ بن مندہ نے بھی مخربین صحاب میں انہی ائمہ اربعہ کے ذکر پر اتفاق کیا تھا، گویا وہ بھی صحابِ اربعہ کے قائل نظر آتے ہیں۔

بعد میں حافظ احمد بن محمد ابوالطاہر رسلفی (۷۵۷ھ) نے جامع ترمذی کو بھی مذکورہ بالا چاروں کتابوں کے ساتھ شمار کر کے تصریح کی کہ ان پانچوں کتابوں کی صحت پر علماء شرق و غرب کا اتفاق ہے۔ بلکہ حافظ ابو اسماعیل عبد اللہ انصاری نے فرمایا: ”كتابه عندي أنسفع من كتابي البخاري ومسلم، لأن كتابي البخاري ومسلم لا يقف على الفائدة منها إلا المتبحر العالم، وكتاب أبي عيسى يصل إلى فائدته كل أحد من الناس“۔ (شروط الأئمه الستة ص ۱۰۱)

”ترمذی“ کی کتاب میرے نزدیک بخاری اور مسلم کی کتاب سے زیادہ نفع بخش ہے، اس لیے کہ بخاری اور مسلم کی کتاب سے تبحر عالم ہی فائدہ اٹھا سکتا ہے، جب کہ

ترمذیؓ کی کتاب سے ہر کوئی فائدہ اٹھا سکتا ہے۔“

حافظ ابوالطاهر سلفیؓ کے بعد بہت سے علماء و حفاظ حدیث بالخصوص حافظ ابن الصلاح اور امام نووی بھی انہی پانچ کتابوں کے کتب اصول میں ہونے کے قائل رہے اور اسی پس منظر میں امام ابو بکر حازمؓ نے ”شروط الائمه الخمسة“ تالیف فرمائی۔

لیکن بعض حضرات نے ابن ماجہ کی جودت ترتیب، فقہی اعتبار سے کثیر انفع اور دیگر کتب کے مقابلے میں زائد روایات پر مشتمل ہونے کی وجہ سے سنن ابن ماجہ کو بھی کتب اصول میں شمار کر کے چھ کتابوں کو امہات کتب قرار دیا۔ اور اس وقت بھی کتب ستہ یا صحابہ کی مصدقہ یہی چھ کتابیں ہیں۔

علامہ ابوالفضل ابن طاہر مقدسی پہلے محدث ہیں جنہوں نے ابن ماجہ کو سابقہ کتب خمسہ کے ساتھ لاحق کیا؛ چنانچہ علامہ محمد بن جعفر الکتانی (م ۱۳۲۵ھ) لکھتے ہیں:

”وَأُولُوْ مِنْ أَضَافَهُ إِلَى الْخَمْسَةِ مُكَمِّلاً بِهِ الْسَّتَّةِ أَبُو الفَضْلِ مُحَمَّدِ بْنِ طَاهِرِ بْنِ عَلِيٍّ الْمَقْدُسِيِّ فِي أَطْرَافِ الْكِتَابِ السَّتَّةِ لَهُ، وَكَذَا فِي شَرْوَطِ الْأَئِمَّةِ السَّتَّةِ لَهُ، ثُمَّ الْحَافِظِ عَبْدِ الْغَنِيِّ بْنِ عَبْدِ الْوَاحِدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ سَرْوَرِ الْمَقْدُسِيِّ فِي الْكِمالِ فِي أَسْمَاءِ الرِّجَالِ، فَتَبَعَّهُمَا عَلَى ذَلِكَ أَصْحَابُ الْأَطْرَافِ وَالرِّجَالِ وَالنَّاسِ“۔ (الرسالة المستطرفة ص ۱۲، دارالبشاير

الإسلامية)

پہلے شخص جنہوں نے ابن ماجہ کو پانچ کے ساتھ ملا کر چھ کا عدد پورا کیا، وہ ابوالفضل محمد بن طاہر بن علی المقدسی ہیں، انہوں نے اپنی کتاب ”اطراف الکتب ستہ“ اور ”شروط الائمه ستہ“ میں ایسا کیا۔ پھر حافظ عبد الغنی بن عبد الواحد بن علی بن سرور المقدسی نے اپنی کتاب ”الکمال فی اسماء الرجال“ میں ایسا کیا۔ پھر کتب اطراف و رجال کے مصنفین اور دیگر حضرات اس سلسلے میں ان دونوں حضرات کے نقش قدم پر چل پڑئے۔

موطا کے بجائے ابن ماجہ کو چھٹی کتاب قرار دینے کی وجہ یہ تھی کہ موطا میں چند ہی

ایسی زائد مرفوع روایات ہیں، جو کتب خمسہ میں نہیں ہیں، جب کہ ابن ماجہ کی زائد مرفوع روایات موطاسے کئی گنازیادہ ہیں۔ چنانچہ حافظ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں:

” وإنما عدل ابن طاهر، ومن تبعه عن عد الموطا إلى عد ابن ماجه؛  
لكون زيادات الموطا على الكتب الخمسة من الأحاديث المرفوعة  
يسيرة جدا؛ بخلاف ابن ماجه، فان زياداتها أضعاف زيادات الموطا،  
فأرادوا بضم كتاب ابن ماجه إلى الخمسة تكثيرا للأحاديث  
المرفوعة.“ (النکت على ابن الصلاح: ۳۸۷/۱)



## سادس سنتہ کی تعمین میں اختلاف

جیسا کہ ذکر کیا جا چکا ہے کہ حافظ ابوالفضل مقدسی (م ۷۵۰ھ) پہلے شخص ہیں جنھوں نے کتب خمسہ کے پہلو بہ پہلو سنن ابن ماجہ کو جگہ دی۔ اسی عہد میں مقدسی کے معاصر محدث رزین بن معاویہ عبد الری مالکی (م ۷۵۲ھ) نے اپنی کتاب ”التحریر للصحاح والسنن“ میں کتب خمسہ کے ساتھ سنن ابن ماجہ کے بجائے موطا امام مالک کی حدیثوں کو درج کیا ہے۔ اس بنا پر بعد کے علماء میں اختلاف ہوا کہ صحاح سنتہ کی چھٹی کتاب موطا کو قرار دیا جائے یا اس کی جگہ سنن ابن ماجہ کو رکھا جائے؟

محدث مبارک بن محمد المعروف بابن الاشیر الجزری (م ۷۰۶ھ) نے اپنی مشہور و مقبول عام کتاب ”جامع الاصول“ میں محدث رزین، ہی کی رائے کو راجح خیال کیا ہے؛ اسی لیے اس کتاب میں ابن ماجہ کے حوالے سے کوئی روایت درج نہیں ہے۔ اسی طرح حافظ ابو جعفر بن زبیر غرناطی کی تصریح ہے۔

”أولى ما أرشد إلیه ما اتفق المسلمين على اعتماده وذلك الكتب الخمسة والموطا الذي تقدمها وضعوا ولم يتأخر عنها رتبة“.

(تدریب الروای ص ۵۶)

”جو کچھ بتایا گیا ہے ان سب میں اولیٰ وہ کتابیں ہیں جن کے اعتماد پر مسلمانوں کا اتفاق ہے اور یہ وہی کتب خمسہ ہیں اور موطا ہے جو تصنیف میں ان سے مقدم ہے اور رتبہ میں کم نہیں ہے“

اور علامہ محدث عبدالغنی نابلسی حنفی (م ۱۱۳۳ھ) اپنی مشہور کتاب ”ذخائر

المواريث في الدلالة على مواضع الحديث“ کے مقدمہ میں لکھتے ہیں: ”وقد اختلف في السادس فعند المشارقة هو كتاب السنن لأبي عبد الله محمد بن ماجة القزويني وعند المغاربة كتاب الموطأ للإمام مالك بن أنس الأصبهني.“

”چھٹی کتاب کے بارے میں اختلاف ہے۔ اہل مشرق کے نزدیک وہ ابو عبد اللہ محمد بن ماجہ قزوینی کی کتاب السنن ہے اور اہل مغرب کے نزدیک امام مالک بن انس اصحی کی کتاب موطا“

لیکن عام متأخرین کا فیصلہ ابن ماجہ ہی کے حق میں ہے۔ محدث ابو حسن سندھی لکھتے ہیں: ”غالب المتأخرین على أنه السادس الستة“، اکثر متأخرین اس بات کے قائل ہیں کہ کتب ستہ میں چھٹی کتاب ابن ماجہ ہی ہے۔ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث ص ۲۳۳-۲۳۴)

غرضیکہ کتب ستہ میں چھٹی کتاب ابن ماجہ ہے یا موطا مالک یا مسند داری؟ اس حوالے سے ابتدائی مصنفین میں خاص اختلاف رہا اور جمیع اعتبار سے تین اقوال ملتے ہیں:

- ۱- مشارقة اور اکثر علماء اس بات کے قائل ہیں کہ سادس ستہ سنن ابن ماجہ ہی ہے۔
- ۲- رزین بن معاویہ عبدری، ابن اثیر جزری اور مغاربہ کی رائے یہ ہے کہ کتب ستہ میں چھٹی کتاب موطا امام مالک ہے۔

- ۳- حافظ ابن الصلاح، امام نووی، صلاح الدین علائی اور ابن حجر عسقلانی وغیرہ کی رائے میں سادس ستہ، مسند داری کو قرار دینا اولیٰ ہے۔

علامہ کتابی فرماتے ہیں:

ومنهم من جعل السادس الموطا كرزين بن معاویة العبدري في التحرید، وأثیر الدين أبي السعادات المبارك بن محمد المعروف بابن الأثير الجزري الشافعی في جامع الأصول، وقال قوم من الحفاظ؛

منهم ابن الصلاح والنووي وصلاح الدين العلائي والحافظ ابن حجر:

لو جعل مسند الدارمي سادساً لكان أولى. (الرسالة المستطرفة ص ۱۳)

”بعض حضرات نے چھٹی کتاب موطاً کو قرار دیا ہے، جیسے رزین بن معاویہ عبد ربی نے التحرید میں اور اثیر الدین ابوالسعادات ابن الاشیر الجزری الشافعی نے جامع الاصول میں۔ اور حفاظت کی ایک جماعت جس میں ابن الصلاح، نووی، صلاح الدين علائی اور حافظ ابن حجر شامل ہیں، کا خیال یہ ہے کہ اگر مسند دارمی کو چھٹی کتاب قرار دیا جائے تو زیادہ بہتر ہوگا۔“

علامہ کتابی نے مزید ایک قول نقل کیا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض حضرات صحابہ ستہ ہی نہیں؛ بلکہ صحابہ سبعة کے کتب اصول ہونے کے قائل ہیں۔ یعنی (۱) صحیح بخاری (۲) صحیح مسلم (۳) سنن نسائی (۴) سنن ابی داؤد (۵) جامع ترمذی (۶) ابن ماجہ (۷) موطاً امام مالک، بعض حضرات نے اس فہرست میں موطاً کی جگہ سنن دارمی کو رکھا ہے۔ کتابی کہتے ہیں:

”وَمِنْهُمْ مَنْ جَعَلَ الْأَصْوَلَ سَبْعَةً، فَعَدٌّ مِنْهَا زِيَادَةٌ عَلَى الْخَمْسَةِ كَلَا من الموطا وابن ماجه، وَمِنْهُمْ مَنْ أَسْقَطَ الْمَوْطَا وَجَعَلَ بَدْلَهُ سَنَن الدارمي“ (الرسالة ص ۱۳)

”بعض حضرات نے سات کتابوں کو اصول قرار دیا ہے۔ ان سات کتابوں میں کتب خمسہ کے علاوہ ابن ماجہ اور موطاً دونوں کو شمار کیا ہے۔ اور بعض نے موطاً کو ساقط کر کے اس کی جگہ مسند دارمی کو رکھا ہے۔“

غرضیکہ شروع میں ایک عرصے تک اس طرح کا جزوی اختلاف رہا؛ لیکن بالآخر صحابہ ستہ کی اصطلاح رائج ہوئی اور سادس ستہ کا سہرا ”سنن ابن ماجہ“ ہی کے سر بندھا۔

## اغراضِ مؤلفین صحاح ستہ

صحاح ستہ کے مؤلفین کی اغراضِ تالیف مختلف رہی ہیں:

امام بخاریؓ کی غرضِ تالیفِ احکام اور استنباطِ مسائل ہے، بعض مرتبہ استنباط اس قدر دقيق ہوتا ہے کہ روایت اور ترجمۃ الباب میں مطابقت کے لیے وقتِ نظری سے کام لینا پڑتا ہے۔ امام بخاریؓ بسا اوقات پوری حدیث ایک جگہ نہیں نقل کرتے؛ بلکہ مختلف مواقع پر اس کے وہی طکڑے ذکر کرتے ہیں جس سے وہاں حکم مستنبط ہو رہا ہے۔ امام بخاریؓ کے تراجم آپ کی وقتِ نظر اور تفہیم کی ترجمانی کرتے ہیں؛ اس لیے مشہور ہے: فقه البخاری فی تراجمہ خاتم المحمد شیخ علامہ محمد انور شاہ کشمیریؓ آپ کے قائم کردہ تراجم کے سلسلے میں کہتے ہیں:

”سباق الغایات و صاحب الأیات فی التراجم لم یسبق به أحد من المتقدمین ولم یستطع أن يحاکیه من المتأخرین فكان هو فاتحًا لذلک الباب و صار هو الخاتم“۔ (مقدمہ فیض الباری / ۳۵)

ترجمہ: اہداف تک سب سے پہلے پہنچنے والے اور تراجم قائم کرنے میں عجیب کمالات کے مالک ہیں، نہ تو متقدمین میں سے کوئی اُن پر سبقت کر سکا اور نہ متأخرین میں سے کوئی آپ کا نجح اختیار کر سکا، گویا آپ ہی اس دروازے کو واکرنے والے اور خود ہی اس سلسلے کو ختم کر دینے والے ہیں۔

**فائده:** ”فقہ البخاری فی تراجمہ“ (امام بخاریؓ کی فقہ ان کے تراجم میں ہے) کے دو مطلب ذکر کیے گئے ہیں: ایک مطلب یہ ہے کہ امام بخاریؓ کا مسلک اور

فقہی رجحان ان کے تراجم سے آشکارا ہوتا ہے۔ دوسرے یہ کہ امام بخاریؓ کی وقتِ نظری اور ذکاؤت ان تراجم سے واضح ہوتی ہے۔ یعنی فقه یا تو اپنے معروف معنی میں ہے یا ذکاؤت اور وقتِ نظری کے معنی میں ہے؛ چنانچہ مولانا محمد یوسف بنوریؓ فرماتے ہیں:

”فقہ البخاری فی ترجمہ، ولهذا القول عند شیخنا محملاً،  
الأول: أن المسائل التي اختارها من حيث الفقه تظهر من ترجمة،  
والثاني: أن تفقيه وذكاء ودقة فكره يظهر في ترجمة“۔ (معارف

السنن ۱ / ۲۳)

امام مسلمؓ کا وظیفہ صحیح احادیث کا جمع کرنا ہے؛ چنانچہ وہ ایک موضوع کی حدیث کو اس کے تمام صحیح طرق کے ساتھ ایک جگہ مرتب شکل میں جمع کر دیتے ہیں، استنباط سے ان کی کوئی غرض متعلق نہیں، یہی وجہ ہے کہ اپنی کتاب کے تراجم ابواب بھی انہوں نے خود قائم نہیں کیے؛ بلکہ بعد کے لوگوں نے حواشی میں بڑھائے ہیں۔ ہمارے موجودہ ہندوستانی نسخے میں قائم کردہ عنوانات امام نوویؓ کے ہیں۔

امامنسائیؓ کا مقصد زیادہ تر علیٰ اسانید بیان کرنا ہے؛ چنانچہ وہ احادیث کی عللِ خفیہ پر ”هذا خطأ“ کہہ کر متنبہ کرتے ہیں۔ پھر وہ حدیث لاتے ہیں جو ان کے نزدیک صحیح ہو، اس کے ساتھ استنباط احکام پر بھی ان کی نظر ہوتی ہے۔

امام ابو داؤدؓ کا وظیفہ مستدلاتِ ائمہ بتلانا ہے؛ اس لیے وہ ان احادیث کو تمام طرق کے ساتھ یکجا ذکر کر دیتے ہیں، جن سے کسی فقیہ نے کسی بھی فقہی مسئلہ پر استدلال کیا ہو؛ اس لیے وہ امام مسلمؓ کی طرح صحیح احادیث کی پابندی نہیں کر سکے؛ البتہ ”قال أبو داؤد“ کے عنوان سے وہ ضعیف اور مضطرب احادیث پر کلام کرنے کے بھی عادی ہیں۔

امام ترمذیؓ کا مقصد اختلافِ ائمہ کو بتلانا ہے؛ اس لیے وہ ہر فقیہ کے مستدل کو جدا گانہ باب میں ذکر کر کے ان کا اختلاف نقل کرتے ہیں۔ ہر باب میں عموماً صرف ایک حدیث لاتے ہیں اور باقی احادیث کی طرف و فی الباب عن فلان و فلان کہہ

کراشارہ کر دیتے ہیں۔

امام ابن ماجہ کا طریقہ امام ابو داؤد کے مشابہ ہے۔ فرق یہ ہے کہ اس میں صحیح اور سقیم ہر طرح کی احادیث آگئی ہیں۔ (یکیہے: مقدمہ درس ترمذی / ۱۲۷)

**شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد زکریا رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:**

”ہر حدیث پڑھنے والے کو سب سے پہلے اس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہ وہ یہ معلوم کرے کہ اس حدیث کے متعلق ائمہ کیا کہتے ہیں اور ان کا مذہب کیا ہے؟ یہ بات ترمذی سے معلوم ہوگی۔ اس کے بعد جب مذہب معلوم ہو گیا تو اب ضرورت ہے کہ اس کی دلیل معلوم ہو، وہ وظیفہ ابو داؤد کا ہے۔ اس کے بعد اس کی ضرورت ہوتی ہے کہ یہ مسئلہ کیسے مستنبط ہوا؟ یہ وظیفہ بخاریؓ کا ہے کہ وہ استنباط مسائل کا طریقہ دھلاتے ہیں اور بتلاتے ہیں۔ اس کے بعد جب احادیث سے مسائل مستنبط ہو گئے اور دلائل سامنے آگئے تو ان دلائل کی تقویت کے لیے اسی مضمون کی دوسری حدیث کی بھی ضرورت ہوتی ہے، یہ کمی امام مسلمؓ پوری کرتے ہیں، اب آدمی مولوی ہو جاتا ہے۔ اب اس کے بعد اس کو محقق بننے کی ضرورت ہوتی ہے؛ تاکہ یہ معلوم کرے کہ یہ حدیث جو متدل بن رہی ہے، اس کے اندر کوئی علت تو نہیں، اس کا تعلق نسائی سے ہے۔ اس کے بعد آدمی کو ایک مستقل بصیرت حاصل ہو جاتی ہے، اب اس کو چاہیے کہ وہ احادیث پر غور کرے اور خود دیکھے کہ اس حدیث کے اندر کوئی علت تو نہیں؛ کیوں کہ نسائی شریف کے اندر تو خود امام نسائیؓ ساتھ دے رہے تھے اور بتلاتے جاتے تھے کہ اس حدیث میں یہ علت ہے؛ لیکن اب ضرورت اس بات کی ہے کہ بغیر کسی کے مطلع کیے ہوئے خود احادیث کو پڑھے اور علمل کو تلاش کرے، اس کے اندر معین ابن ماجہ ہے؛ کیوں کہ اس میں احادیث گذہ ہیں اور کسی کے متعلق یہ نہیں بتایا گیا ہے کہ اس حدیث کا درجہ کیا ہے، انہی اغراض کے پیش نظر ہمارے اکابر نے مذکورہ بالاتر تسبیح قائم فرمائی تھی۔“ (سراج القاری، ج ۱، مقدمہ الکتاب، ص: ۵۳)

## شرائط مؤلفین صحاح ستة

صحاح ستة کے مؤلفین نے کہیں یہ وضاحت نہیں کی ہے کہ ان کے پہلے نظر کیا شرائط ہیں، بعد کے محدثین نے ان کی مصنفات اور ذکر کردہ روایات کو دیکھ کر شرائط کا استنباط کیا ہے۔ علامہ زادہ کوثری فرماتے ہیں:

ہماری معلومات کے مطابق شرائطِ ائمہ پر سب سے پہلے قلم اٹھانے والے حافظ ابو عبد اللہ محمد بن اسحاق بن مندہ (م ۳۹۵ھ) ہیں، جنہوں نے ایک جزء تالیف کیا اور اس کا نام رکھا ”شروط الأئمة في القراءة والسماع والمناولة والإجازة“.

(تعليق شروط الأئمة الخمسة مطبوع مع سنن ابن ماجہ ص: ۷۳)

البته اس موضوع پر حافظ ابو بکر محمد بن موسی الحازمی (م ۵۸۲ھ) کی ”شروط الأئمة الخمسة“ اور حافظ ابو الفضل ابن طاہر مقدسی کی ”شروط الأئمة الستة“ کلیدی حیثیت رکھتی ہیں، ان میں بھی اول الذکر کوئی اعتبار سے ثانی الذکر پر فوقیت حاصل ہے۔

## رواۃ کے طبقات خمسہ

مؤلفین اصول ستہ کی شرائط کو سمجھنے سے پہلے رواۃ کے طبقات خمسہ سے واقفیت ضروری ہے؛ چنانچہ علامہ حازمی فرماتے ہیں: اوصاف کے لحاظ سے رواۃ پانچ طرح کے ہیں:

(۱) کثیر الضبط والإتقان و كثير الملازمة للشيخ: جس کا حافظ اور اتقان بڑا قوی ہوا و مشارخ کی مصاحبہ طولیہ اسے نصیب ہو، جیسے یونس بن زید ایلی،

اور زہری کے شاگرد مالک ابن عینہ اور بن ابی حمزہ۔

(۲) **کثیر الضبط والاتقان وقليل الملازمة:** ضبط اور اتقان تو مضبوط ہو؛ لیکن شیخ کی زیادہ مصاحب نصیب نہ ہوئی ہو۔ جیسے امام ابو عبد الرحمن اوزاعی فقیہ شام، لیث بن سعد اور ابن ابی ذئب۔

(۳) **قليل الضبط كثير الملازمة:** مشائخ سے طویل مصاحب رہی ہو؛ لیکن حافظہ قوی نہ ہو، جیسے جعفر بن بر قان، اسحاق بن یحیٰ اور سفیان بن حسین۔

(۴) **قليل الضبط قليل الملازمة:** یعنی حافظہ بھی کمزور اور مشائخ سے زیادہ ربط بھی نہ ہو، جیسے ربیعہ بن صلاح اور ثنی بن الصباح۔

(۵) **قليل الضبط وقليل الملازمة:** ہونے کے ساتھ مطعون بھی ہو، یعنی اس پر وجوہ طعن میں سے کوئی طعن ہو، جیسے عبدالقدوس شامی۔

امام بخاریؓ روایت کے طبقاتِ خمسہ میں سے صرف پہلے طبقہ یعنی قوی الضبط کثیر الملازمة سے روایت لیتے ہیں اور کبھی تائید ادوسرے طبقہ سے بھی لے لیتے ہیں۔ امام مسلمؓ پہلے دو طبقوں کو بلا تکلف لاتے ہیں اور تیسرے طبقے کو بھی تائید کے لیے لے آتے ہیں۔ باقی یعنی چوتھے اور پانچویں درجے کے راوی کو ترک کر دیتے ہیں۔ امام ابو داؤد ابتدائی چاروں طبقات روایت کی روایت لیتے ہیں اور طبقہ خامسہ سے روایت کی تنزیح نہیں کرتے ہیں۔ امام نسائیؓ اول، ثانی اور ثالث کی روایات لیتے ہیں، جب کہ امام ترمذیؓ اور ابن ماجہؓ پانچوں قسم کے روایت کی روایات ذکر کرتے ہیں؛ لہذا بخاری کا مرتبہ اول، مسلم کا مرتبہ ثانی، نسائی کا ثالث، ابو داؤد کا رابع، ترمذی کا خامس اور ابن ماجہ کا سادس قرار پائے گا۔

حافظ ابن حجر عسقلانیؓ فرماتے ہیں: الإمام البخاري يخرج في المتابعات من الشانية، فقليلاً جداً من الثالثة تعليقاً أو ترجمة أيضاً، ومسلم يخرج من الشانية في الأصول ومن الشالة في المتابعات، وأصحاب السنن

يخرجون من الثالثة أيضاً في الأصول، - انتهى ملخصاً. (هدى الساري  
١٢، ١٣، دار الحديث القاهرة)

ترجمہ: امام بخاریٰ متابعات میں طبقہ ثانیہ سے روایت لاتے ہیں، اور تعلیق یا ترجمہ کے طور پر شاذ و نادر طبقہ ثالثہ سے بھی اخذ روایت کرتے ہیں۔ امام مسلمؓ اصول میں طبقہ ثانیہ اور متابعات میں ثالثہ سے اخذ روایت کرتے ہیں؛ جب کہ اصحاب سنن اصول میں بھی طبقہ ثالثہ سے روایت کی تخریج کرتے ہیں، -

ان ارباب صحاح کی اختیار کردہ مذکورہ بالا شرطوں کے علاوہ جو عمومی شرطیں ہیں، وہ سب کے یہاں متفق ہیں۔ مثلاً اسلام، عقل، صدق، عدم تدليس اور عدالت وغیرہ۔ علامہ محمد انور شاہ کشمیریؒ نے شرائط پر گفتگو کرتے ہوئے ایک اہم نکتے کی طرف بھی اشارہ کیا ہے، وہ فرماتے ہیں:

”والمراد بهذه الشروط أنهم لا ينزلون في رواية الأحاديث عنها،  
فيرون ما هو أعلى مما شرطوا، وكثيراً ما يقال باعتبار كثرة  
الملازمة وقلتها: إن فلاناً قوي في فلان، وإن فلاناً ضعيف في حق فلان،  
وإن كان هو ثقة في نفسه، ويرجع ذلك إلى أسباب، فظهر أن الضعف  
قسمان: ضعف في نفسه وضعف في غيره“۔ (معارف السنن ۱/ ۲۰)

ترجمہ: شرائط سے مراد یہ ہے کہ ارباب صحاح، احادیث کی روایت میں ان سے نیچے نہیں اترتے، اور اپنی شرط سے اعلیٰ سے اخذ روایت کرتے ہیں۔ بہت سی مرتبہ کثرتِ ملازمت اور قلتِ ملازمت کو بنیاد بنا کر کہہ دیا جاتا ہے کہ فلاں، فلاں کے سلسلے میں قوی ہے اور فلاں فلاں کے سلسلے میں ضعیف ہے۔ اگرچہ وہ فی نفسہِ ثقة ہو اور اس کے کئی اسباب ہوتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ ضعف دو طرح کا ہوتا ہے: ایک وہ ضعف جو خود راوی کی ذات میں ہوتا ہے اور ایک وہ ضعف جو غیر کی وجہ سے ہوتا ہے۔

## صحابہ کی درجہ و ارتتیب

صحت کے اعتبار سے پہلے نمبر پر صحیح بخاری ہے۔ اس کے بعد صحیح مسلم کا درجہ ہے۔ جمہوری کے قائل ہیں۔ ابو علی حسین بن علی نیشاپوری (م ۳۸۹ھ) کے قول ”ما تحدت أديم السماء أصح من كتاب مسلم“ (روئے ز میں پر مسلم کی کتاب سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں ہے) کی توجیہ یہ کی گئی ہے کہ یہ صحیح مسلم کی احیثیت مستلزم نہیں؛ کیوں کہ اس میں مسلم کے مقابلے میں زیادتی صحت کی نفی کی گئی ہے، تو ہو سکتا ہے کہ ان کے نزدیک دونوں کتابیں صحت میں مساوی درجہ رکھتی ہوں۔ (نزہۃ النظر، ص ۰۷، مکتبۃ السنۃ دیوبند)

جہاں تک تعلق ہے امام شافعیؓ کے اس قول کا ”لا اعلم بعد کتاب اللہ عزوجل أصح من موطاً مالک“ تو یہ صحیحین کے وجود میں آنے سے پہلے کا ہے، جیسا کہ حافظ عراقی نے شرح الفہیہ میں ذکر کیا ہے۔

اسی طرح بعض مغاربہ مثلاً ابن حزم (م ۴۲۵ھ) سے صحیح بخاری پر صحیح مسلم کی افضیلت کا جو قول نقل کیا گیا ہے، یا مسلم بن قاسم قرطبی کی طرف جو یہ قول منسوب ہے ”لم يضع أحد مثل صحيح مسلم“۔ (تدربیہ / ۹۵)

ان سب کا تعلق حسن ترتیب سے ہے؛ کیوں کہ امام مسلمؓ کی ترتیب بہ نسبت امام بخاریؓ کی ترتیب کے، زیادہ عمدہ ہے، وہ ایک مضمون کی تمام احادیث کو جملہ طرق کے ساتھ ایک ہی جگہ ذکر کر دیتے ہیں۔ غرضیکہ کسی سے صراحت کے ساتھ یہ منقول نہیں کہ وہ صحت کے اعتبار سے بخاری پر مسلم کی افضیلت کے قائل ہوں، اور بالفرض اگر ان

حضرات کا مقصد اصحیت کے اعتبار سے مسلم کی ترجیح ہو تو حافظ ابن حجر عسقلانیؒ کے بے قول خود شاہد وجود اور حقیقت حال سے ان کی تردید ہو جاتی ہے؛ کیوں کہ صحبت کا مدار تین امور پر ہے: (۱) اتصال سند (۲) ثقہت رواۃ (۳) شذوذ و علت سے حفاظت۔ اور مذکورہ بالا تینوں امور کے لحاظ سے صحیح بخاری کو صحیح مسلم پر نمایاں فوقيت حاصل ہے۔ (نہنہ انظر ۲۷-۲۸)

جہاں تک اتصال سند کا تعلق ہے، تو اس اعتبار سے بخاری اس معنی کر راجح ہے کہ امام بخاریؒ کے نزدیک صحبت کے لیے محض معاصرت اور امکان ملاقات کافی نہیں ہے؛ بلکہ راوی کی مروی عنہ سے ملاقات - خواہ ایک بارہی - کا ثبوت ضروری ہے؛ جبکہ امام مسلمؐ امکان ملاقات اور معاصرت کو کافی سمجھتے ہوئے غیر ملس کے عنعنہ کو اتصال پر محدود کرتے ہیں، اگرچہ راوی اور مروی عنہ کے درمیان حقیقت ملاقات ثابت نہ ہو۔

رواۃ کی ثقاہت اور ضبط وعدالت کے لحاظ سے بھی صحیح بخاری راجح ہے؛ چنانچہ بخاری کے متکلم فیہ رواۃ کی تعداد، صحیح مسلم کے متکلم فیہ رواۃ کی تعداد سے کافی کم ہے۔ تنہ بخاری کے رجال ۳۳۵ ہیں، جن میں متکلم فیہ رجال تقریباً اسی ہیں۔ اور جن رواۃ سے تنہ امام مسلمؐ نے روایت لی ہے، ان کی تعداد چھ سو بیس (۲۰۶) ہے۔ جن میں متکلم فیہ رواۃ کی تعداد ایک سو سانچھ (۱۶۰) ہے۔ (فتح المغیث ۱/۳۴)

اسی طرح شروع ائمہ کے ذیل میں یہ بات گزر چکی ہے کہ امام بخاریؒ رواۃ کے طبقہ اولی سے روایت لیتے ہیں؛ جبکہ امام مسلمؐ بلا تکلف طبقہ ثانیہ کی بھی روایت لیتے ہیں اور ضرورت پڑنے پر ثالثہ سے بھی در لغ نہیں کرتے۔

تیسرا صفت یعنی شذوذ و علت سے محفوظ ہونے کے اعتبار سے بھی بخاری کو فوقيت حاصل ہے؛ کیوں کہ بخاری و مسلم کی جن احادیث پر تنقید کی گئی ہے وہ کل دو سو دس (۲۱۰) احادیث ہیں، جن میں سے صرف بخاری کی اسی سے بھی کم ہیں۔ (تدریب الراوی ۱/۹۳)

اور بیتیں (۳۲) احادیث میں بخاری و مسلم دونوں شریک ہیں۔ باقی جتنی احادیث ہیں وہ تنہا مسلم میں ہیں۔ (امان انظر: ۵)

خلاصہ یہ کہ جمہور علماء و محدثین کے نزدیک صحیت کے اعتبار سے پہلا مقام صحیح بخاری کا ہے، اس کے بعد صحیح مسلم کا درجہ ہے؛ البتہ یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ ابن مقلن کے قول بعض حضرات متاخرین دونوں میں برابری کے قائل ہیں۔ وہ ایک کی دوسرے پروفیٹ تسلیم نہیں کرتے، اس طرح صحیحین کے سلسلے میں یہ تیسرا قول قرار پائے گا۔

”قال ابن المقلن: رأيت بعض المتأخرين قال: إن الكتابين سواء، فهذا قول ثالث. وحكاه الطوفي في شرح الأربعين، ومآل إليه القرطبي.“ (تدریب الروای / ۹۶)

صحیح مسلم کے بعد مرتبہ بلال اللہ میں سنن ابو داؤد ہے، چوتھا مرتبہ سنن نسائی کا ہے؛ لیکن علماء کی ایک جماعت نے ان شرائط کو دیکھتے ہوئے جن کا امام نسائی نے التزام کیا ہے۔ نسائی کو ابو داؤد پروفیٹ دی ہے۔ ان چاروں کے بعد جامع ترمذی کا نمبر ہے؛ اس لیے کہ اس کے اندر ضعیف احادیث بھی ہیں۔ بعض حضرات ترمذی کو مسلم کے بعد تیسرا نمبر پر رکھتے ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ اگر چہ ترمذی میں ضعیف احادیث ہیں؛ لیکن وہ احادیث کے ضعف پر تنبیہ بھی کر دیتے ہیں، ان سب کے بعد ابن ماجہ ہے؛ کیوں کہ اس میں صحت کا وہ اہتمام نہیں جو ائمہ خمسہ کے یہاں ہے۔

صاحب العرف الشذی نقل فرماتے ہیں ”صحاب ستہ کی مشہور ترتیب تو یوں ہے: بخاری شریف، مسلم شریف، ابو داؤد شریف، نسائی شریف، ترمذی شریف، ابن ماجہ شریف۔“ عند اجمہور صحیحین کے بعد ابو داؤد کا درجہ ہے، لیکن صاحب الشذی فی شرح جامع الترمذی ابن سید الناس کی رائے یہ ہے کہ مسلم اور ابو داؤد دونوں ایک درجے میں ہیں، اس لیے کہ مسلم شریف کے خطبہ میں ہے کہ تمام احادیث کے روایۃ کاما لک و سفیان اور شعبہ جیسا نام الضبط ہونا ضروری نہیں ہے بلکہ اس سے کم درجہ کے روایۃ لیث بن ابی سلیم

وعطاء بن السائب اور یزید بن ابی زیاد وغیرہ کی روایات بھی اس کتاب میں آئیں گی۔ اور امام ابو داؤد نے جو خط اہل مکہ کے نام لکھا ہے اس میں یہ ہے کہ ”وما کان فی کتابی من و هن شدید فقد بینته، و منه مala يصح سندہ، و مالم أذکر فيه شيئاً فهو صالح“۔ (رسالة الإمام أبي داؤد ضمن ثلاث رسائل، ص: ۷۳) یعنی روایات ضعیفہ کے ضعف کو بیان کر کے میں برئی الذمہ ہو گیا، بقیہ روایات صالح العمل ہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ مسلم اور ابو داؤد دونوں میں صحیح اور حسن روایات موجود ہیں اس لیے دونوں برابر ہیں ایک کو دوسرا پر فضیلت نہیں؛ لیکن یہ قول جمہور کے قول کے خلاف ہے اور علامہ طاہر جازری نے اس قول کی تردید کرتے ہوئے کئی جوابات دیے جن میں سے ایک یہ ہے کہ ابو داؤد کے خط میں یہ ہے کہ جس حدیث میں وہن شدید ہے میں نے اس کے ضعف کو بیان کر دیا ہے، معلوم ہوا کہ جس میں ضعف کم ہے اس کے ضعف کو بیان کرنے کا التزام نہیں کیا، گویا ضعیف روایات پر بھی سکوت فرمایا بلہذا دونوں کتابوں میں بون بعید ہے، اس لیے صحیح یہی ہے کہ ابو داؤد اور مسلم دونوں مساوی نہیں ہیں۔

حافظ ذہبیؒ نے بھی ابو داؤد کے اس قول پر تبصرہ کرتے ہوئے فرمایا ہے: ”یعنی ماضعفه شدید، و وہنہ غیر محتمل، و کاسر عمماً ضعفه خفیف محتمل، فلا لازم من سکوتہ عن الحديث أن يكون حسناً عنده“۔ (سیر أعلام البلاء)

(۲۱۲/۱۳)

حافظ ابن حجرؓ نے بھی اس پر بحث کرتے ہوئے لکھا ہے: و من هنا يتبيّن أن جمیع ما سکت عليه أبو داؤد لا یکون من قبیل الحسن الاصطلاحی، بل هو على أقسام“۔ (النکت على ابن الصلاح ۱/۳۳۵)

البته بعض حضرات نے ابو داؤد کی جگہ نسائی یا ترمذی کو رکھا ہے گویا صحیحین کے بعد ثالث ستة میں اختلاف ہے کہ ترمذی ہے یا ابو داؤد یا نسائی؟

علامہ انور شاہ کشمیری کی رائے یہ ہے کہ نسائی شریف کا درجہ ابو داؤد سے بھی اونچا ہے گویا ثالث ستہ نسائی ہے اور دلیل پیش فرمائی کہ امام نسائی نے خود فرمایا: ”ما اخرجت في الصغرى صحيح“ اور امام ابو داؤد نے اپنی سنت کے بارے میں فرمایا ”ما اخرجت في كتابي صالح للعمل“ اور صالح عام ہے، صحیح و حسن دونوں کو شامل ہے، اس لیے نسائی ثالث ستہ ہے۔

اور نسائی شریف کا درجہ ترمذی سے اونچا ہے، یہی حضرت شیخ الحدیث مولانا زکریا مہاجر مدینی کی رائے ہے اور یہی قرین قیاس بھی ہے؛ اس لیے کہ ترمذی کی ایسی روایات متکلم فیہا جن پر ابن الجوزی نے نقد کیا ہے تمیں ہیں اور نسائی میں صرف دس حدیثیں ایسی ہیں۔ گویا نسائی شریف ثالث ستہ ہے یہی اس کا صحیح درجہ اور رتبہ ہے۔

لیکن بعض مغاربہ نے اس میں غلوکرتے ہوئے کہا کہ نسائی شریف کا درجہ بخاری سے بھی اونچا ہے اس لیے کہ حافظ ابو الفضل عراقی نے لکھا ہے کہ جب امام نسائی نے سنن کبریٰ تصنیف کیا تو امیر رملہ نے کہا ”أَكَلَهُ صَحِيحٌ؟ فَقَالَ: لَا فَقَالَ الْأَمِيرُ: مِيزَ لِي الصَّحِيحِ مِنْ غَيْرِهِ فَصَنَفَ لِهِ الصَّغِيرَى.“

الغرض ایک قول کے مطابق ثالث ستہ نسائی ہے، دوسرا قول یہ ہے کہ ثالث ستہ ابو داؤد ہے یہ قول علامہ حازمی اور ذہبی کا ہے؛ ترمذی کا درجہ اس کے بعد ہے، اس لیے کہ ابو داؤد طبقہ رابعہ کے رواثۃ کی روایات اصلاحہ لاتے ہیں اور ترمذی طبقہ خامسہ کے رواثۃ کی روایات اصلاحہ لاتے ہیں۔

نیز ترمذی میں ضعیف حدیثیں بھی ہیں اور بعض حدیثیں تو اتنی ضعیف ہیں کہ بعض لوگوں نے اس کو موضوع کہہ دیا ہے، حافظ سراج الدین قزوینی حنفی نے کہا کہ ترمذی میں تین حدیثیں موضوع ہیں، اگرچہ محدثین نے موضوع ہونے کو تسلیم نہیں کیا ہے، تحقیق یہ ہے کہ وہ حدیثیں موضوع نہیں ہیں، البتہ انتہائی ضعیف ہیں۔

تیسرا قول یہ ہے کہ ثالث ستہ ترمذی ہے۔ دکتور محمد حبیب اللہ مختار شہید گارجھان

اسی کی طرف ہے؛ اس لیے کہ اگرچہ ترمذی میں ضعیف روایات ہیں؛ لیکن جب امام ترمذی نے ضعف پر متنبہ کر دیا تو وہ برعیّ الذمہ ہو گئے۔

رہایہ کہ ترمذی نے ”مصلوب“ اور ”کلبی“، جیسے روات کی حدیثیں ذکر کی جو طبقہ رابعہ کے راوی ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ”امصلوب“ اور ”کلبی“، جیسے طبقہ رابعہ کے رواۃ کی روایات تو ابو داؤد نے بھی ذکر کی ہے، پھر ابو داؤد تو راویٰ حدیث کے ضعف کی طرف اشارہ بھی نہیں فرماتے جیسے اسحاق بن مروہ وغیرہ، تو جب دونوں طبقہ رابعہ کے رواۃ کی روایات لانے میں شریک ہیں تو کسی اور اعتبار سے فرق تلاش کرنا پڑے گا، چنانچہ تلاش و تبتیع کے بعد یہ فرق معلوم ہوا کہ ترمذیٰ ضعفاء کے ضعف پر تنبیہ کرتے ہیں جبکہ ابو داؤد بسا اوقات سکوت اختیار فرماتے ہیں؛ لہذا ترمذیٰ ثالث ستہ ہے، یہی رجحان صاحب ”کشف الظنون“ کا بھی ہے چنانچہ وہ فرماتے ہیں: ”الجامع الصحيح للحافظ أبي عيسى بن محمد بن عيسى الترمذى المتوفى ۹۷۲ھ، وهو ثالث الكتب الستة في الحديث“. (کشف الظنون

(۵۲۵/۱)

لیکن ان حضرات نے ترمذی و ابو داؤد کی روایت و شرائط پر غور نہیں کیا، ورنہ یہ فیصلہ نہیں کرتے، بعض انتہائی ضعیف حدیث کو بھی ترمذی نے حسن کہا ہے اور ضعیف ہونے کی جانب اشارہ بھی نہیں کیا جیسے تکبیرات عیدین کے سلسلے میں کثیر بن عبد اللہ کی روایت۔

الغرض امام ترمذی اپنی امامت اور جلالت شان کے باوجود احادیث کی تصحیح و تحسین میں تسائل ہیں، قال الذهبی فی میزان الاعتدال فی ترجمة یحيی بن یمان بعد ذکر حدیث ابن عباس: إِنَّ النَّبِیَّ صَلَّیَ اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ دَخَلَ قَبْرًا لِلَّیْلَ فَأَسْرَجَ لَهُ سِرَاجًا، حَسَنَهُ التَّرْمذِيُّ مَعَ ضَعْفِ ثَلَاثَةِ فِيهِ فَلَا يَعْتَبِرُ بِتَحْسِينِ التَّرْمذِيِّ اَنْتَهِیٌ. (میزان الاعتدال ۷/۲۳۱)

اگرچہ ذہبی کے اس قول کی تردید کی گئی ہے، ڈاکٹر نور الدین عتر نے ذہبی کے اس

طعن کا اجمالی اور تفصیلی جواب تحریر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ”کبار ائمہ ترمذی کے حکم علی الحدیث کو قابل استدلال گردانتے ہیں، اور خود امام ترمذیؒ نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے کتاب میں مذکور اکثر علل احادیث اور رجال و تاریخ کے سلسلے میں اپنے استاذ امام محمد بن اسماعیل بخاریؒ سے مذاکرہ کیا ہوا ہے، اور معتمد اہل علم حافظ عراقیؒ وغیرہ نے ذہبی کے اس قول کو رد کر دیا ہے، اس لیے ترمذی پر ان کا تساؤل ہونے کا الزام حقیقت سے بعید ہے۔“ (تفصیل کے لیے دیکھیے: الإمام الترمذی والموازنۃ بین جامعہ و بین الصحیحین: ۳۳۵.. ۳۴۰)

خلاصہ یہ کہ ثالث ستہ ابو داؤد ہے، اور ابن ماجہ تقریباً بیس احادیث ضعیفہ پر مشتمل ہونے کی وجہ سے چھٹے نمبر پر ہے۔

گویا اول ستہ کا جہاں تک تعلق ہے تو تین قول ہیں (۱) بعض مغاربہ کے نزدیک نسائی شریف ہے لیکن یہ قول مردود ہے (۲) موطاً نزد شاہ ولی اللہ (۳) صحیح بخاری، یہی قول مشہور اور جمہور کا ہے۔

اور ثانی ستہ تو اس میں بھی دو قول ہیں (۱) مسلم اور ابو داؤد دونوں مساوی ہیں، ابن سید الناس کا یہ قول مردود ہے (۲) صرف مسلم، یہی صحیح اور مشہور قول ہے۔ اور ثالث ستہ میں تین قول ہیں (۱) نسائی شریف، علامہ کشمیریؒ کی رائے یہی ہے (۲) ترمذی شریف، صاحب کشف الظنون اور دکتور محمد حبیب اللہ مختار شہید صاحب کشف النقاب کا یہی رجحان ہے (۳) ابو داؤد، حازمیؒ اور ذہبیؒ بلکہ جمہور کا یہی رجحان ہے اور یہی صحیح ہے، و بذلك جزم صاحب مفتاح السعادة و صاحب نیل الامانی و هو المختار عند الشیخ زکریا۔

فائدہ: صاحب او جز المسالک کے نزدیک طحاوی بھی ابو داؤد، ہی کے درجے میں ہے، ابن حزم ظاہری جیسے قشید نے بھی طحاوی کو ابو داؤد کے درجے میں رکھا ہے، حضرت علامہ انور شاہ کشمیریؒ فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک طحاوی، ابو داؤد کے قریب ہے۔

(تفصیل کے لیے دیکھیے: کشف النقاب عمایقوله الترمذی وفي الباب اور مقدمہ فتح الملهم)

فائدہ: ابو داؤد، ترمذی اورنسائی کی باہمی ترتیب میں کل تین قول ہیں (۱) سنن النسائی ثم سنن ابو داؤد ثم جامع الترمذی، علامہ کشمیریؒ کا فیض الباری کے مقدمے میں یہی رجحان بیان کیا گیا ہے۔

(۲) سنن ابو داؤد ثم سنن النسائی ثم جامع الترمذی، حضرت شیخ زکریاؒ صاحب اوجز المسالک کا یہی رجحان ہے۔

(۳) سنن ابی داؤد ثم جامع الترمذی ثم سنن النسائی، صاحب مفتاح السعادۃ، صاحب نیل الامانی کا یہی قول ہے اور شاہ عبدالعزیز دھلویؒ کا بھی یہی رجحان معلوم ہوتا ہے اس لیے کہ بستان الحمد شیں اور عجالۃ نافعہ میں ان تین کتابوں کو اسی ترتیب پر ذکر کیا ہے، اور ان سے پہلے ان کے والد ماجد شاہ ولی اللہ محدث دھلویؒ نے بھی ”الإرشاد إلى مهمات الإسناد“ میں اسی ترتیب سے ذکر کیا ہے اور متقد میں میں امام نوویؒ کی ”التقریب“ میں یہی ترتیب مذکور ہے۔



## صحابہ کی خصوصیات

درجہ ذیل میں سے ان چھ کتابوں کا انتخاب ان میں موجودان بعض مشترک خصوصیات کی وجہ سے بھی ہے جن سے دوسری کتب خالی ہیں۔ ان میں سے چند کی طرف ذیل میں اشارہ کیا جا رہا ہے:

(۱) انتخاب و انتقاء: ان کتابوں میں محض نقل روایت و جمع حدیث پیش نظر نہیں ہے بلکہ ان میں چھان پھٹک کے بعد منتخب احادیث کو ہی جگہ دی گئی ہے، جیسا کہ ان کتب کے مؤلفین و دیگر ائمہ حدیث کی صراحت سے معلوم ہوتا ہے۔

(۲) حسن ترتیب و تبویب: کتب ستہ میں مسانید کی ترتیب نہیں ہے؛ بلکہ باب قائم کر کے اس کے تحت احادیث ذکر کی جاتی ہیں۔ حافظ ابن اثیرؓ نے اس کو بدھ وجہ حصول مقصد کے لیے زیادہ آسان قرار دیا ہے:

(أ) انسان کو کبھی حدیث کا مفہوم معلوم ہوتا ہے جس کی وجہ سے وہ حدیث تلاش کرتا ہے لیکن اس کاراوی یا یہ کہ کس کی مند ہے معلوم نہیں ہوتا ہے، تو وہ مثلاً صلاۃ سے متعلق روایت کتاب الصلاۃ میں تلاش کرے گا، اگرچہ اسے پتہ نہ ہو کہ اس کے راوی مثلًا ابو بکرؓ ہیں۔

(ب) اگر کوئی حدیث خاص باب مثلاً کتاب الصلاۃ کے تحت آتی ہے تو اس میں دیکھنے والا سمجھ جاتا ہے کہ یہی حدیث نماز کے اس حکم کی دلیل ہے، اس لیے اس سے استنباط حکم کے لیے بہت زیادہ غور و فکر کی ضرورت نہیں پیش آتی ہے۔ (جامع الاصول ۱/۲۵)

(۳) جامعیت: یعنی ان کتابوں میں عقیدہ و فقہ سے متعلق جملہ ابواب ہیں اور ان

کے تحت احادیث مذکور ہیں، چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ موطاً کو صحت کے باوجود سنن ابن ماجہ کی وجہ سے اس فہرست سے باہر رکھا گیا ہے، چنانچہ حافظ ابن کثیرؓ نے موطاً کی جگہ پر سنن ابن ماجہ کو سادس ستہ قرار دینے کی وجہ ذکر کرتے ہوئے فرمایا: وہو کتاب قوی التبویب فی الفقہ“۔ (اختصار علوم الحدیث ص: ۲۳۱)

(۴) ان احادیث کو جامع ہے جنہیں علماء نے لیا ہے اور جن سے فقہانے استدلال کیا ہے۔

(۵) ان کتابوں کے مصنفین مشہور محدثین اور خطاؤ صواب سے خوب واقفیت رکھنے والے ہیں۔

(۶) صحاح ستہ کی تالیف خصوصیت کے ساتھ احادیث مرفوعہ کے لیے ہے، جب کہ اس سے پہلے کے جو جامع، مسانید اور مصنفات ہیں، ان میں اخبار و قصص اور مواعظ و ادب سب کو جگہ مل جاتی تھی۔ (دیکھیے: معالم السنن ارے)

(۷) اختصار و تہذیب: اس کی وضاحت ان کتابوں کے اصل ناموں سے بھی ہوتی ہے، جن میں مختصر یا اس کے ہم معنی الفاظ موجود ہیں۔ (ہر کتاب کا اصل نام ان کے انفرادی تعارف میں دیکھیے !)

(۸) ان کتابوں میں صحت حدیث کے سلسلے میں محدثین اور اہل علم کے عام مسلم اور ضابطے سے خروج نہیں کیا گیا ہے، جیسا کہ ان کتب کے مصنفین اور ابن خزیمہ و ابن حبان کی آراء کے درمیان مقارنے سے معلوم ہو جاتا ہے،

(۹) زمانی تقدم: ان مصنفین کا تعلق روایت حدیث کے سنہرے دور سے ہے، جیسا کہ ان کی تواریخ وفات سے واضح ہے۔

۲۵۶ھ م

۲۶۱ھ م

امام بخاریؓ

امام مسلمؓ

|               |        |
|---------------|--------|
| امام ابن ماجہ | م ۲۷۳ھ |
| امام ابو داؤد | م ۲۷۵ھ |
| امام ترمذی    | م ۲۷۹ھ |
| امام نسائی    | م ۳۰۳ھ |

اور یہ معلوم ہے کہ جن روایت پر سند اور روایت کا مدار ہے، ان میں تقدم و تأخر کے درمیان حد فاصل ۳۰۰ھ کے آس پاس ہی ہے، اسی لیے میزان الاعتداں میں علامہ ذہبی نے ۳۰۰ھ کے آغاز تک کے ہی روایت لیے ہیں۔ (دیکھیے: میزان ۱/۲)

(۱۰) کتب ستہ کے مصنفین نے انہی احادیث کو لیا ہے جو معمول بہا ہیں اور غرائب و افراد سے تعرض نہیں کیا ہے۔ (ملخص از ”الكتب ستة مصطلح او مزايا“)



## مذاہب ائمہ ستہ

امام بخاریؓ کا مذہب فقہی:

امام بخاریؓ کے مسلک کے سلسلے میں پانچ اقوال ہیں:

(۱) اکثر حضرات کا خیال ہے کہ امام بخاریؓ مجتہد مطلق ہیں۔ امام بخاریؓ کے قائم کردہ تراجم و ابواب سے بھی یہی مترشح ہے کہ وہ کسی خاص فقہی مسلک کے پابند نہیں تھے۔

(۲) تاج الدین سکلیؒ نے ”الطبقات الشافعیہ“ میں، نواب صدیق حسن خاں قنوجی نے ”ابجد العلوم“ (۱۲۷/۳) میں اور کئی شافعی محدثین نے امام بخاریؓ کو مسلکاً شافعی قرار دیا ہے۔

لیکن اس رائے پر علامہ محمد انور شاہ کشمیریؒ نے سخت نقد کیا ہے۔ (دیکھیے فیض الباری (۱/۵۳، معارف السنن)

(۳) شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ فرماتے ہیں کہ امام بخاری مجتہد منتبہ الی الامام الشافعی ہیں، یعنی وہ امام شافعی کے مقلد نہیں؛ بلکہ مجتہد ہیں؛ البتہ ان کا اجتہاد امام شافعی کے اجتہاد کے موافق ہوا کرتا ہے۔ (الانصاف فی بیان سبب الاختلاف، ص: ۸۶)

(۴) علامہ قسطلانیؒ کے بے قول امام بخاریؓ ظاہرِ حدیث کے مقلد ہیں۔

(۵) حافظ ابن قیم اور ابن ابی یعلیٰ کی رائے میں امام بخاری حنبیلی ہیں۔ (الامام ابن

ماجد و کتابہ السنن ۱۲۶)

## امام مسلم کا مذہب فقہی

امام مسلم کے بارے میں بھی مختلف اقوال ہیں:

ایک جماعت کا خیال ہے کہ امام مسلم شافعی ہیں۔ (دیکھیے: کشف الظنون، ۱/ ۵۵۵)

حافظ ابن قیم اور ابن ابی یعلیٰ حنبلی کے بقول امام مسلم حنبلی ہیں۔

مولانا عبدالرشید نعمانی نے بعض شواہد کی روشنی میں امام مسلم کو مالکی مانا ہے۔ (الامام

(ابن ماجہ: ۱۲۳)

علامہ محمد انور شاہ کشمیری فرماتے ہیں: ”وَأَمَا مُسْلِمٌ فَلَا أَعْلَمُ مِذْهَبَهُ بِالْحَقِيقَةِ“۔ (العرف الشذی/ ۳۳، بیروت) ”یقینی طور پر مجھے امام مسلم کے مسلک کا علم نہیں۔“

اس کی وجہ بہ ظاہر یہی ہے کہ امام مسلم نے اپنی صحیح میں ابواب قائم نہیں کیے، جس سے کہ ان کے رجحانات کا پتہ چلتا۔

## امام ابو داؤد کا مذہب فقہی

علامہ ابن تیمیہ نے ابو داؤد کو مجتہد مطلق قرار دیا ہے۔ (مجموع الفتاویٰ: ۲۰/ ۲۰)

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویٰ کی رائے میں ابو داؤد، مجتہد منتبہ الی احمد و اسحاق بن راہویہ ہیں، اور تاج الدین سکلیٰ کے مطابق وہ شافعی المسلک ہیں؛ لیکن اکثر حضرات کی رائے یہ ہے کہ ابو داؤد حنبلی ہیں۔ علامہ کشمیریٰ اور شیخ محمد زکریا کاندھلویٰ کی بھی یہی رائے ہے؛ چنانچہ حضرت شیخ فرماتے ہیں:

وَالذِي تَحَقَّقَ لِي أَنَّ أَبَا داؤِدَ حَنْبَلِيًّا بْلَارِيبَ، لَا يَنْكِرُ ذَلِكَ مِنْ

أَمْعَنِ النَّظَرِ فِي سَنَنِهِ۔ (مقدمہ لامع الدراری ۱/ ۹۱)

”میری تحقیق کے مطابق امام ابو داؤد بلاشبہ حنبلی ہیں اور جو بھی ان کی سنن پر گھری نگاہ ڈالے گا وہ اس کا انکار نہ کر سکے گا۔“

## امام ترمذی کا مذہب فقہی

(۱) شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ کے بے قول، امام ترمذی مجتهد منتبہ الی احمد و اسحاق ہیں۔  
 (۲) علامہ محمد انور شاہ کشمیریؒ نے واضح طور پر انھیں شافعی قرار دیا ہے؛ چنانچہ وہ فرماتے ہیں: ”وَأَمَا التَّرْمِذِيُّ فَهُوَ شَافِعِيُّ الْمَذْهَبِ لَمْ يَخْالِفْهُ صِرَاطَهُ إِلَّا فِي مَسْأَلَةِ الْإِبْرَادِ“۔ (فیض الباری/۵۳) ”امام ترمذی، مسلک اشافعی ہیں۔ انہوں نے صرف ابراد بالظہر کے مسئلے میں امام شافعیؒ کی صراحتاً مخالفت کی ہے۔“

## امام نسائی کا مذہب فقہی

شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؒ نے امام ابو عبد الرحمن نسائی کو شافعی قرار دیا ہے۔  
 (بستان الحمد شیں اردو، ص ۱۸۹)

نواب صدیق حسن خاں بھوپالی بھی اسی کے قائل ہیں۔ (المحلۃ فی ذکر الصحاح ص ۲۵۲)  
 علامہ کشمیریؒ فرماتے ہیں: اگرچہ مشہور یہ ہے کہ وہ شافعی ہیں؛ لیکن حق بات یہ ہے کہ وہ حنبلي ہیں۔ ”وَأَمَا أَبُو دَاوُدُ وَالنَّسَائِيُّ فَالْمُشْهُورُ أَنَّهُمَا شَافِعِيَانِ وَلَكِنَ الْحَقُّ أَنَّهُمَا حَنْبَلِيَانِ“۔ (العرف الشذی/۳۳)

## امام ابن ماجہ کا مذہب فقہی

(۱) شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ کے بے قول ابن ماجہ مجتهد منتبہ الی احمد و اسحاق ہیں۔  
 (الانصاف ص ۸۶)

(۲) علامہ انور شاہ کشمیریؒ فرماتے ہیں: ”وَأَمَا ابْنُ مَاجَةَ فَلَعْلَهُ شَافِعِيٌّ“۔  
 (العرف الشذی/۳۳)

## اختلاف اقوال کا سبب

ارباب صحاح کے فقہی مسالک میں اختلاف اقوال کی وجہ یہ ہے کہ ان کی اپنی تحریروں میں کہیں یہ صراحت نہیں ہے کہ وہ کسی امام کے مقلد ہیں یا مجتهد مطلق؛ البتہ ذکر

مسائل اور استنباط احکام میں ان حضرات کے رجحانات اور قائم کردہ ابواب کو دیکھ کر مختلف حضرات نے مختلف آراء قائم کی ہیں۔ اور چوں کہ ارباب صحاح امت کی انتہائی مقندر اور اصحابِ فضل و کمال شخصیات ہیں؛ اس لیے مختلف مسالک کے تبعین نے انھیں اپنے مسلک کا حامی بتانے کی کوشش کی اور ایک ایک شخصیت کا بیک وقت کئی ائمہ کی طرف انتساب نقل کر دیا گیا؛ چنانچہ تاج سکلی نے امام بخاریؓ کو ”طبقات الشافعیہ“ میں شافعی قرار دیا۔ ابو داؤد اورنسائی کے سلسلے میں بھی یہی موقف اختیار کرتے ہوئے انھیں بھی شوافع کی فہرست میں شامل کر لیا؛ جب کہ حافظ ابن قیم نے ”اعلام الموقعين“ میں بخاری، مسلم اور ابو داؤد کو حنبلی قرار دیا ہے۔ ابن ابی یعلیؑ نے بھی ان تینوں حضرات کو ”طبقات الحنابلہ“ میں اہمیت کے ساتھ جگہ دی ہے۔ اس طرح ہمیں ان حضرات کے سلسلے میں عجیب کشاکشی نظر آتی ہے۔

مولانا عبدالرشید نعماñ اس صورت حال پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”وَهَذَا كُلُّهُ عِنْدِي تَخْرِصٌ وَتَكْلِيمٌ مِنْ غَيْرِ بُرْهَانٍ، فَلَوْ كَانَ أَحَدٌ مِنْ هُؤُلَاءِ شَافِعِيَا أَوْ حَنْبَلِيَا لَأَطْبَقَ الْعُلَمَاءَ عَلَى نَقْلِهِ، وَلَمَّا اخْتَلَفُوا هَذَا الْاِخْتِلَافُ، كَمَا قَدْ أَطْبَقُوا عَلَى كُونِ الطَّحاوِيِّ حَنْفِيَا، وَالْبَيْهَقِيِّ شَافِعِيَا، وَعِيَاضِ مَالِكِيَا، وَابْنِ الْجُوزِيِّ حَنْبَلِيَا، سَوْيِ الْإِمَامِ أَبِي دَاوُدَ فَإِنَّهُ قَدْ تَفَقَّهَ عَلَى الْإِمَامِ أَحْمَدَ، وَمَسَائِلَهُ عَنْ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ مَعْرُوفَةٌ مُطَبَّوعَةٌ، وَذَكَرَهُ الشِّيرازِيُّ فِي ”طبقات الفقهاء“ مِنْ أَصْحَابِهِ، وَلَوْ كَانَ فِي الْأَئْمَةِ السَّتَّةِ الْمَذْكُورَيْنِ أَحَدٌ شَافِعِيَا لَصَاحَّ بِهِ الْحَافِظَانِ : الْذَّهَبِيِّ وَابْنِ حَجْرٍ“.

(الإمام ابن ماجہ و کتابہ السنن ص: ۱۲۶)

”میرے نزدیک یہ سب م Hispan اٹکل اور بے دلیل باتیں ہیں، اگر ان ارباب صحاح میں ایک بھی شافعی یا حنبلی ہوتے تو علماء اس کی نقل پر متفق ہوتے اور اس طرح کا اختلاف بالکل نہیں ہوتا؛ چنانچہ علماء طحاوی کے حنفی، بیهقی کے شافعی، عیاض کے مالکی اور

ابن الجوزی کے حنبلی ہونے پر متفق ہیں؛ البتہ امام ابو داؤد کا معاملہ قدرے مختلف ہے، جنھوں نے امام احمد سے فقه حاصل کی اور امام احمد سے ابو داؤد نے جو مسائل نقل کیے ہیں، وہ مشہور اور مطبوع ہیں۔ شیرازی نے بھی اپنے اصحاب کے ”طبقاتِ فقہاء“ میں ان کا تذکرہ کیا ہے۔ اگر ان مذکورہ ائمہ ستہ میں ایک بھی شافعی ہوتے تو حافظہ ہبی اور حافظ ابن حجر، اس کا خوب زورو شور سے تذکرہ ضرور کرتے۔“



## صحابہ کی احادیث کی تعداد

تعداد احادیث کے سلسلے میں غلط فہمی کا ازالہ

کبھی ذہن میں یہ خلجان پیدا ہوتا ہے کہ اس وقت حدیث کی جو معتبر کتابیں دستیاب ہیں، ان میں صرف چند ہزار احادیث موجود ہیں، جیسا کہ ذیل میں درج کتب ستہ کی احادیث کی مجموعی تعداد سے بھی واضح ہو رہا ہے؛ تو محمد شین کے اس قول کا کیا مطلب کہ ہم نے لاکھوں احادیث سے اپنی کتاب کا انتخاب کیا ہے؟ چنانچہ امام بخاری فرماتے ہیں：“الجامع صحيح”， کی موجودہ احادیث چھ لاکھ حدیثوں کا انتخاب ہے۔ امام مسلم فرماتے ہیں: میں نے تین لاکھ حدیثوں سے صحیح مسلم کی حدیثوں کا انتخاب کیا ہے۔ امام ابو داؤد فرماتے ہیں: میں نے رسول اکرم ﷺ کی پانچ لاکھ حدیثیں لکھی ہیں، ان کا انتخاب سنن ابو داؤد میں ہے۔ امام احمدؓ نے اپنی مندرجہ کو سات لاکھ پچاس ہزار حدیثوں سے منتخب قرار دیا ہے۔

منکر یہنے حدیث بھی ان اقوال کو پیش کر کے یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ جب ان محمد شین کی کتابوں میں بھی صرف چند ہزار احادیث ہیں تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ان کے نزدیک بھی حدیث کا بڑا حصہ ناقابل اعتبار ہے؛ اس لیے پہلے یہ سمجھ لینا چاہیے کہ محمد شین کی اصطلاح میں صرف رسول اکرم ﷺ کے ارشادات کو ہی حدیث نہیں کہا جاتا، بلکہ آپ ﷺ کے افعال، احوال اور تقریرات پر بھی حدیث کا اطلاق ہوتا ہے، اس کے ساتھ صحابہ کے اقوال، ان کے فتاویٰ، عدالتی فیصلے اور آیات قرآنیہ کی

تفسیر کو بھی حدیث میں شمار کیا جاتا ہے، جیسا کہ علامہ طاہر جزاً ریٰ کی درج ذیل عبارت سے واضح ہے:

”إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْمُتَقْدِمِينَ كَانُوا يَطْلَقُونَ أَسْمَ الْحَدِيثِ عَلَى مَا يَشْعُلُ آثَارَ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ وَتَابِعِيهِمْ وَفَتَاوِاهُمْ“۔ (توجیہ النظر إلى أصول الأثر ۲۳۰/۱)

دوسری اہم بات یہ ہے کہ اس تعداد سے مراد احادیث کے طرق اور اسناید ہیں، صرف متون نہیں کہ اشکال ہو، مطلب یہ کہ جو حدیثیں مختلف طرق سے منقول ہیں، تو اس کی ہر اک سند پر حدیث کا اطلاق کر دیا جاتا ہے، مثلاً ایک حدیث ”إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَّاتِ“ کو حافظ ابو اسماعیل الانصاریؓ نے تیکی بن سعیدؓ کے شاگردوں سے سات سو طرق سے لکھا ہے، تو محدثین کی اصطلاح میں اس کو سات سو احادیث شمار کیا جائے گا۔ اور طرق و اسناید کی اس تعداد میں کوئی مبالغہ نہیں ہے، بلکہ بعد کے ادوار میں اس میں مزید اضافہ ہی ہوتا گیا، کیوں کہ تابعین کے زمانے میں اگر طرق و اسناید کی تعداد صرف پچاس ہزار مانی جائے تو اتباع تابعین کے دور میں یہی تعداد لاکھوں تک پہنچ جاتی ہے، کیوں کہ ایک شیخ نے کسی حدیث کو مثلاً دس شاگردوں سے بیان کیا تو اب وہ محدثین کی اصطلاح میں دس اسناید اور طرق ہو گئے۔

لہذا اس سے واضح ہو گیا کہ چھ لاکھ احادیث میں سے منتخب کر کے صحیح بخاری کو امام بخاریؓ کے مرتب کرنے کا مطلب یہ نہیں کہ چھ لاکھ متن ہیں، بلکہ اس سے مختلف طرق اور سندوں کی طرف اشارہ ہے۔

وَيَعْدُونَ الْحَدِيثَ الْمَرْوِيَ بِإِسْنَادِهِنَ حَدِيثَيْنِ، وَحِينَئِذْ يُسْهَلُ الْخُطُبُ وَكَمْ مِنْ حَدِيثٍ وَرَدَ مِنْ مِئَةٍ طَرِيقٍ فَأَكْثَرُ، وَهَذَا حَدِيثٌ ”إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَّاتِ“ نَقْلٌ مَعَ مَا فِيهِ عَنِ الْحَافِظِ أَبِي إِسْمَاعِيلَ الْأَنْصَارِيِ الْهَرَوِيِ أَنَّهُ كَتَبَهُ مِنْ جَهَةِ سَبْعِ مِئَةٍ مِنْ أَصْحَابِ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ۔ (توجیہ

النظر إلى أصول الأثر ۱ / ۲۳۰)

## کل احادیث کی مجموعی تعداد

محققین کے مطابق رسول اکرم ﷺ کی منداور صحیح بلا تکرار احادیث کی تعداد صرف چار ہزار چار سو ہے۔

ذکرہا الحافظ ابن حجر عن أبي حجر محمد ابن الحسین البغدادی أنه قال في ”كتاب التمييز“ له عن النووي وشعبة ويحيى بن سعید القطان وابن مهدي وأحمد بن حنبل: إن جملة الأحاديث المسندة عن النبي صلى الله عليه وسلم: يعني الصحيح بلا تکرار أربعة وأربعين مائة حديث . (توجيه النظر إلى أصول الأثر ۱ / ۲۳۰)

عن أبي داود قال: نظرت في الحديث المسند فإذا هو أربعة آلاف حديث . (جامع العلوم والحكم ج ۱ / ۲۲)

## كتب ستہ کی احادیث کی تعداد

كتب ستہ کی احادیث کی تعداد مختلف حضرات نے مختلف جہتوں کا ذکر کر کے الگ الگ ذکر کی ہے، لیکن ہم ذیل کے نقشے میں صرف دو طرح کی ترقیم کا اعتبار کرتے ہوئے تعداد ذکر کر رہے ہیں، پہلے نقشے میں دارالسلام ریاض کی طرف سے شائع ”الكتب ستة“ میں درج تعداد کا اعتبار کیا گیا ہے، اس نسخے میں صحیحین اور ترمذی میں فواد عبد الباقی کی ترقیم کا لحاظ کیا گیا ہے، جب کہ باقی تین کتابوں میں تیونس کے دارسخون کی طرف سے شائع ”موسوعۃ کتب الحدیث“ سے نمبرنگ کی گئی ہے۔ دوسرا نقشہ عالمی ترقیم کے اعتبار سے ہے:

## الكتب ستہ کی ترقیم

صحیح البخاری: ۷۵۶۳

|      |               |
|------|---------------|
| ۷۵۶۲ | صحیح مسلم:    |
| ۵۷۶۱ | سنن نسائی:    |
| ۵۲۷۳ | سنن ابی داؤد: |
| ۳۹۵۶ | سنن ترمذی:    |
| ۲۳۲۱ | سنن ابن ماجہ: |

## علمی ترقیم

| كتاب      | تکرار کے ساتھ | تکرار کے بغیر |
|-----------|---------------|---------------|
| بخاری:    | ۷۰۰۸          | ۲۳۶۲          |
| مسلم:     | ۵۳۶۲          | ۲۸۳۶          |
| ترمذی:    | ۳۸۹۱          | ۳۳۶۷          |
| نسائی:    | ۵۶۶۲          | ۲۵۱۵          |
| ابوداؤد:  | ۳۵۹۰          | ۳۷۸۳          |
| ابن ماجہ: | ۲۳۳۲          | ۳۹۷۸          |

| كتاب     | المرفوع | عدد ما انفرد به | الآثار |
|----------|---------|-----------------|--------|
| بخاري    | ۳۰۳     | ۱۱۸             | ۱۸۶    |
| مسلم     | ۸۵      | ۷۶              | ۹      |
| ترمذی    | ۵۷۷     | ۵۲۰             | ۵۷     |
| نساءی    | ۵۲۵     | ۳۹۳             | ۱۳۱    |
| ابوداؤد  | ۲۸۲     | ۵۲۷             | ۱۵۵    |
| ابن ماجہ | ۸۹۷     | ۸۷۰             | ۲۷     |



## صحابِ ستہ کے تراجم و عنوانوں

تراجم، ترجمہ کی جمع ہے، جس کا معنی ہے: مراد واضح کرنا۔ ایک زبان سے دوسری زبان میں منتقل کرنا۔ کتبِ حدیث میں ترجمہ بولا جائے تو اس سے ”عنوان“ مراد ہوتا ہے۔ اس کو ترجمہ اس لیے کہا جاتا ہے کہ یہ اپنے ما بعد آنے والے مضامین کی وضاحت کرتا ہے۔

علماء نے تراجم کے اعتبار سے بھی صحابِ ستہ میں درجات قائم کیے ہیں کہ کس کتاب کے تراجم سب سے زیادہ دقیق و مشکل اور کس کے آسان ہیں؛ چنانچہ سب سے دقیق تراجم امام بخاریؓ کے قائم کردہ ہیں۔ دوسرے نمبر پر سنن نسائی، تیسرا نمبر پر سنن ابی داؤد اور چوتھے نمبر پر سنن ابن ماجہ کے تراجم ہیں، اور اخیر میں جامع ترمذی کے تراجم ہیں، اسی وجہ سے ترمذی کے تراجم کو اسهل التراجم کہا گیا ہے۔ علامہ انور شاہ کشمیری فرماتے ہیں:

”البخاري هو سباق الغایات في وضع التراجم بحيث ربما تقطع دون فهمها مطامع الأفکار، ثم يتلوه في التراجم أبو عبد الرحمن النسائي، وربما أرى في مواضع أن تراجمه تتوافق كلمة كلمة، وأظن أن النسائي تلقاها من شیخه البخاري، حيث أن التوارد يستبعد في مثال هذا، ولا سيما أن كان البخاري من شیوخه، ثم يتلوه تراجم أبي داؤد، وتراجم أبي داؤد أعلى من تراجم الترمذی، نعم: إن أسهل التراجم وأقربها إلى الفهم تراجم الترمذی، وأما الإمام مسلم فلم يضع هو نفسه التراجم، والتراجم الموجودة في كتابه من وضع شارحه الإمام النووي،

وکم بین تراجمہ و بین تراجم البخاری من فرق بعيد۔“ (معارف السنن ۱/۲۳) ترجمہ: امام بخاری تراجم قائم کرنے میں اس طرح انتہا تک سبقت کرنے والے ہیں کہ بسا اوقات ان کے فہم تک افکار و خیالات کی رسائی نہیں ہو پاتی ہے۔ تراجم قائم کرنے میں بخاری کے بعد دوسرا درجہ ابو عبد الرحمن نسائی کا ہے۔ بہت سے مقامات پر میں دیکھتا ہوں کہ نسائی کے تراجم، حرفًا حرفاً بخاری کے تراجم کے موافق ہیں۔ میرا خیال ہے کہ اسے امام نسائی نے اپنے شیخ امام بخاری سے (بے راہ راست) اخذ کیا ہے؛ کیوں کہ اس طرح کی چیزوں میں تو ارد قلوب مستبعد ہے، خاص کر اس وقت جب کہ بخاری کا شیخ نسائی ہونا متحقق ہے۔ اس کے بعد ابو داؤد کے تراجم کا درجہ ہے۔ اور ابو داؤد کے تراجم کا مقام و مرتبہ ترمذی کے تراجم سے بڑھا ہوا ہے؛ البتہ یہ ضرور ہے کہ سب سے آسان اور جلد سمجھہ میں آنے والے، ترمذی کے تراجم ہیں؛ جہاں تک تعلق ہے امام مسلم کا، تو انہوں نے تراجم خود قائم نہیں کیے ہیں۔ ان کی کتاب میں موجود تراجم شارح مسلم امام نووی کے قائم کردہ ہیں اور نووی و بخاری کے تراجم میں بہت واضح فرق ہے۔

خلاصہ یہ کہ بخاری و نسائی کے تراجم سب سے زیادہ دقیق اور مشکل ہیں، ابو داؤد و ابن ماجہ کے تراجم متوسط حیثیت کے حامل ہیں۔ اور ترمذی شریف اہل التراجم ہے۔ رہی بات مسلم شریف کی تو اس میں خود مصنف نے تراجم قائم نہیں فرمائے ہیں۔ اس لیے یہ تراجم اور عنوانوں مسلم شریف کے حاشیے پر درج ہیں۔ اگرچہ امام مسلم نے اپنی کتاب کو حسن ترتیب کے ساتھ ابواب کا لحاظ کرتے ہوئے مرتب فرمایا ہے۔ جس سے عنوان قائم کرنا آسان ہو گیا ہے۔

ہمارے دیار میں مسلم شریف کا جو سنہ رانج ہے، اس پر مشہور محدث و شارح مسلم امام نووی کے قائم کردہ تراجم ہیں؛ لیکن شافعی المسلک ہونے کی وجہ سے بعض موقع پر وضع تراجم میں مسلکی رجحان کا اثر بھی کار فرمان نظر آتا ہے؛ الہذا شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی نے مسلم شریف کی مبسوط اور عالمانہ شرح فتح الہم کھنی شروع کی تو انہوں نے

از سنواتِ ترجم قائم کیے جانے کی ضرورت کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا:  
 والإنصاف أنه لم يترجم إلى اليوم بما يليق بشأن هذا المصنف  
 الجليل، ولعل الله يوفق عبدا من عباده لما يؤدي حقه، وبهذه  
 التوفيق. (فتح الملهم ۱/۱۰۰)

ایک عرب عالم فرماتے ہیں:

وقد كانت لـ الدين بن دينار جهود مشكورة في ترجمة هذا الصحيح،  
 فقد أجاد فيها وزاد على النموي زيادات حسنة، وأبقى على البعض؛ إلا  
 أن المنية اخترمته قبل تمام الكتاب، ولعله رجاءً أن يكون ذلك العبد  
 الذي تحدث عنه في عبارته السابقة. (الإمام مسلم بن الحجاج ومنهجه في الصحيح  
 ۱/۳۸۷ دار الصميمعي)

درج بالاعتراض سے واضح ہو رہا ہے کہ علامہ شبیر احمد عثمانی نے خود بھی ترجم قائم  
 کیے ہیں، لیکن تلاش کے باوجود ہمیں یہ ترجم نہیں مل سکے، فتح الملهم میں تو بعینہ نموی  
 کے ترجم ہیں۔ استاذ گرامی حضرت مفتی سعید صاحب پالن پوری دامت برکاتہم نے بھی  
 علامہ کے قائم کردہ عنوانین سے علمی کا اظہار کیا ہے۔ (صحیح مسلم کے ترجم کے سلسلے  
 میں کسی قدر مزید تفصیل آئندہ صفحات میں ”صحیح مسلم“ کے انفرادی تعارف میں ملاحظہ  
 فرمائیں)



## صحابِ ستہ کے مجموعے

اصول ستہ کی اہمیت و افادیت کے پیش نظر بعض مطابع نے ایک ساتھ چھ کی چھ کتابوں کے مجموعے شائع کرنے میں دلچسپی دکھائی ہے۔ اس وقت اس طرح کے دو مجموعے معروف و متداول ہیں:

۱- ”الكتب الستة“ کے نام سے دارالسلام ریاض نے ایک ہی جلد میں انتہائی اعلیٰ اور معیاری کاغذ پر اٹلی سے چھپوا کر شائع کیا ہے۔ مملکت سعودی عرب کے وزیرِ شوؤون اسلامیہ شیخ صالح بن عبدالعزیز آل الشیخ کی زیرِ نگرانی اس مجموعے میں صحت اور ترقیم کا خاص خیال رکھا گیا ہے۔ کلاں سائز کے ۲۷۵۲ صفحات میں مکمل چھ کی چھ کتابوں کو واضح خط کے ساتھ سہودیا گیا ہے۔ اس مجموعے کی مدد سے بیک وقت صحاب ستہ سے استفادے میں کافی آسانی ہو گئی ہے۔

قابل ذکر ہے کہ چند ماہ قبل فروری ۲۰۱۳ء میں جب وزیرِ موصوف نے ایک بڑے وفد کے ہمراہ دارالعلوم دیوبند کا دورہ کیا، تو اپنے اعزاز میں منعقد استقبالیہ تقریب میں انہوں نے بڑے اہتمام سے اپنی زیرِ نگرانی تیار کتب ستہ کا یہی مجموعہ حضرت مہتمم صاحب دارالعلوم دیوبند کی خدمت عالی میں پیش کیا تھا۔

۲- ”الكتب الستة“ دو جلدیں میں یہ بھی صحاب ستہ کا قابل قدر مجموعہ ہے، جس کے صفحات کی مجموعی تعداد ۲۱۵۲ ہے۔ پہلی جلد میں کتب اربعہ ہیں جب کہ دوسرا جلد میں نسائی، ابن ماجہ اور فہارس ہیں۔ خوبصورت گیٹ اپ کے ساتھ شیخ رائد بن صبری بن ابی علفہ کے اعتناء سے مکتبہ الرشد نے اس کو شائع کیا ہے۔

## صحاح ستہ کی علمی خدمت

صحاح ستہ کو امت میں جو وقار و اعتبار حاصل ہوا، اس کے سبب ہر زمانے میں اہل علم کی ایک جماعت نے مختلف پہلوؤں سے ان کی خدمت کی ہے۔ الگ الگ ان کتابوں کی خدمت کا اجمانی نقشہ آگئے گا۔ اس وقت ہم صرف ان چند مؤلفات کا تذکرہ کریں گے جو خصوصیت کے ساتھ کتب ستہ کے ارد گرد گھومتی ہیں اور ایسی کئی کتابیں ہیں، ہم سر دست صرف پانچ کا ان کی متنوع خصوصیات کے سبب تذکرہ کر رہے ہیں۔

۱- ”الکاشف فی معرفة من له روایة فی الكتب الستة“: حافظ شمس الدین محمد بن احمد الذہبی (م ۲۸۷ھ) کی مشہور تالیف ہے، جس میں انہوں نے جامعیت اور اختصار کے ساتھ کتب ستہ کے رجال پر کلام کیا ہے۔ اس پر ابراہیم بن محمد سبیط الجمی (م ۸۲۱ھ) کا محققانہ حاشیہ بھی ہے۔ شیخ محمد عوامہ اور احمد محمد نمر الخطیب کی تصحیح و مراجعت سے یہ کتاب مؤسسة علوم القرآن جدہ سے شائع ہو چکی ہے۔

۲- ”الأنوار اللمعة فی الجمع بین مفردات الصلاح الصاحح الستة“: یہ حافظ حدیث ابن الصلاح ابو عمر و عثمان بن عبد الرحمن الموصلي الشہر زوری (م ۲۳۳ھ) کی مایہ ناز تصنیف ہے، جس میں انہوں نے کتب ستہ کے علاوہ سنن دارمی کی مفرد روایات کو جمع کر دیا ہے۔ مصنف نے سب سے پہلے صرف صحیح مسلم کی احادیث کے متون کو اسانید و تکرار کے حذف کے ساتھ جمع کیا تھا۔ اس کے بعد ان روایات کو جمع کیا جن میں امام بخاریؓ امام مسلمؓ سے منفرد ہیں۔ اسی طرح باقی کتابوں کی صرف وہ روایات لی ہیں جو دوسری کتابوں میں نہیں ہیں۔ یہ عظیم مجموعہ سید کسری حسن کی تحقیق سے مکتبہ عباس احمد الباز مکملہ المکرّمة نے چار جلدیں میں شائع کر دیا ہے۔

۳- ”الحطۃ فی ذکر الصلاح الصاحح الستة“: اس کتاب میں نواب صدق حسن خاں قنوجی (م ۱۳۰ھ) نے کتب ستہ کے انفرادی تعارف اور خصوصیات کو جمع

کر دیا ہے۔ مقصد کے آغاز سے قبل تمہیدی طور پر علم حدیث کی بعض عمومی بحثیں بھی ہیں؛ البته کئی مقامات پر مصنف کا قلم لغزش کھا گیا ہے؛ چنانچہ حضرت مولانا عبدالحی فرنگی محلیؒ نے اس کتاب میں درآنے والے اوہام پر کلام کیا ہے۔ علامہ کتابی فرماتے ہیں：“إن في الحطة أو هاماً” (فہرست الفہارس ۳۶۳) علی حسن الحسینی کی تحقیق و تعلیق سے کتاب کا نیا ایڈیشن بیروت اور عمان سے شائع ہو چکا ہے۔

۳- ”فی رحاب السنۃ الکتب الصاحح ستة“ : یہ فضیلۃ الشیخ محمد ابو شہنہ کی تصنیف ہے، جس میں انہوں نے کتب ستہ میں سے ہر ایک کا الگ الگ مفصل تعارف اور اس کی خصوصیات کا تذکرہ کیا ہے۔ شروع میں سنت کی قدر و منزلت کے حوالے سے فاضلانہ مقدمہ بھی ہے ۷۸ صفحات پر مشتمل یہ اہم کتاب جامع از ہر کے مجمع البحوث الاسلامیہ کے زیر اہتمام شائع ہوئی ہے۔

۵- ”موسوعۃ رجال الکتب التسعة“ : یہ دکتور عبدالغفار سلیمان البنداری اور سید کسری حسن کی مشترکہ تصنیف ہے، جیسا کہ نام سے ظاہر ہے کہ اس میں کتب تسعہ کے رجال کا استقصاء کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ خصوصیت کے ساتھ مسند ابی حنیفہ اور مسند الشافعی کے رجال کو بھی جمع کر دیا گیا ہے۔ دارالکتب العلمیہ بیروت نے یہ موسوعہ شائع کیا ہے۔

## صحابہ ستہ کے اطراف

محمد شین کی زبان میں مسانید اور اطراف دونوں میں مرکزی توجہ روایت کنندہ صحابی پر ہوتی ہے یعنی ہر صحابی کی مرویات کو بلا لحاظ مضمون کیجا کیا جاتا ہے؛ مگر دونوں میں فرق یہ ہے کہ مسانید میں پوری حدیث بیان کرتے ہیں؛ مگر اطراف میں صرف حدیث کا کوئی مشہور حصہ بیان کر کے شیخین اور سنن کے تمام مشترک اور مخصوص طرق کا ذکر کرتے ہیں۔ بالفاظ دیگر حدیث کے شروع سرے کو اتنا بیان کر کے کہ جس سے باقی حدیث کی

یاد دہانی ہو جائے، اس کی تمام اسانید کو بالاستیعاب بیان کیا جاتا ہے یا ان کتابوں کا پتہ دے دیا جاتا ہے کہ جن میں یہ حدیث مردی ہے، اس موضوع پر بہت سے حفاظ حدیث نے داد تحقیق دی ہے، ان میں سب سے پہلے جن بزرگ نے صحیحین پر اطراف لکھے ہیں، وہ حافظ ابو مسعود مشقی ۲۰۰ھ ہیں۔ ان کے بعد حافظ ابو محمد خلف بن محمد ۲۰۵ھ، حافظ ابو نعیم اصفہانی اور حافظ ابن حجر نے بھی یہ علمی خدمت انجام دی ہے۔

صحیحین کے علاوہ کتب خمسہ کے اطراف حافظ احمد بن ثابت ازدی نے بھی لکھے، اور کتب ستہ کے اطراف لکھنے والے یہ بزرگ ہیں: حافظ ابو الفضل محمد بن طاہر مقدسی ۷۰۵ھ، حافظ ابو الحجاج جمال الدین المزی ۶۳۲ھ، حافظ شمس الدین ابوالحسن محمد بن علی الحسینی الدمشقی، حافظ ابو القاسم بن عساکر، حافظ سراج الدین ابو حفص عمر بن نور الدین علی بن احمد الانصاری المعروف بابن الملقن، اس کے علاوہ بھی اور بہت سی کتابوں کے اطراف لکھے گئے ہیں، حافظ ابن طاہر نے امام اعظم کی احادیث پر اطراف لکھے ہیں، جس کا نام ”اطراف احادیث ابی حنیفہ“ ہے۔ (امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ اور علم الحدیث، مولانا محمد علی

کاندھلویٰ، ص ۳۹۸)



## مصنفین صحاح سنت کی نسبی اور طبقی نسبت

اس میں کوئی شک نہیں کہ صحاح سنت کے مصنفین سب کے سب وطنی اعتبار سے عجم سے تعلق رکھتے ہیں؛ چنانچہ امام بخاریؓ کا وطن بخارا ہے، امام مسلمؓ کا وطن نیشاپور بھی اسی کے قریب واقع ہے۔ امام ترمذیؓ، ترمذ سے تعلق رکھتے ہیں جو دریائے چیزوں کے ساحل پر واقع ہے اور روس میں شامل رہا ہے۔ امام ابو داؤد سجستان کے ہیں، جو سیستان کا معرب ہے ایک قول کے مطابق سندھ و ہرات کے درمیان ایک خطہ کا نام ہے جو قدھار سے متصل ہے۔ ابن خلکان کے بقول بصرہ کے قریب ایک قریہ ہے؛ مگر قول اول ہی صحیح ہے۔ اس وقت یہ خطہ ایران کا ایک حصہ ہے۔ امام نسائیؓ کا وطن ”نساء“ ہے۔ جو شہر مردو کے قریب خراسان کا ایک شہر ہے۔ امام ابن ماجہ قزوین سے تعلق رکھتے ہیں، جو عراق عجم کا مشہور شہر ہے۔ اور ایران کے صوبے آذربائیجان میں واقع ہے۔

البته وطن کے اعتبار سے عجمی ہونے کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ سب کے سب فارسی النسل تھے؛ بلکہ ان میں سے صرف امام بخاریؓ اور ابن ماجہؓ فارسی النسل ہیں۔ باقی سارے حضرات عربی النسل ہیں۔ مولانا عبدالرشید نعمانیؓ فرماتے ہیں:

”تعجب ہے کہ شاہ ولی اللہ صاحب اور نواب صدیق حسن خاں نے مصنفین ”صحاح سنت“ کو اہل فارس میں شمار کیا ہے؛ حالاں کہ تاریخ سے بہ جزا امام بخاری یا امام ابن ماجہ کے اور کسی کا فارسی النسل ہونا ثابت نہیں، امام مسلم کے متعلق خود علامہ نوویؓ کی

تصریح موجود ہے۔ ”القشیری نسباً نیسابوری وطنًا، عربی صلبیۃ“ اور امام ابواؤدادی ہیں، امام ترمذی سُلْمَیٰ“۔ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث، ص: ۸)

### ائمه ستہ کی جائے پیدائش اور وطنی نسبت

|                 |                        |
|-----------------|------------------------|
| بخاری۔ ازبکستان | محمد بن اسماعیل بخاری  |
| نیشاپور، ایران  | مسلم بن حجاج           |
| نسا، ترکمانستان | احمد بن شعیب نسائی     |
| بختیان، ایران   | ابوداؤد سلیمان بن اشعث |
| ترند، ازبکستان  | ابو عیسیٰ محمد ترمذی   |
| قزوین، ایران    | محمد بن ماجہ           |

گویا موجودہ جغرافیائی اعتبار سے ائمہ ستہ میں سے تین کا تعلق ایران سے ہے، دو کا ازبکستان اور ایک کا تعلق ترکمانستان سے ہے۔



## اممہ ستہ کی عالی سند یں

سند حدیث پاک کی اساس ہے، سند سے ہی حدیث کی حیثیت متعین ہوتی ہے، محدثین کی کوشش ہوتی ہے کہ کم سے کم واسطوں سے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچا جائے، اس اعتبار سے سند کی دو قسمیں ہو جاتی ہیں: سند عالی اور سند نازل، علامہ جمال الدین نے سند عالی کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

”وهو ماقربت رجال سنته من رسول الله ﷺ بسبب قلة عددها، بالنسبة إلى سند آخر يرد بذلك الحديث بعينه بعدد كثير أو بالنسبة لمطلق الأحاديث“۔ (قواعد التحذیث: ۱۰۸)

سند عالی وہ ہے جس میں سند کے رجال کی قلت تعداد کی وجہ سے رسول اللہ ﷺ کی تعداد زیادہ ہو یا مطلق انسانیہ کی نسبت سے ہو،“ تک پہنچیں اور یہ قرب بہ نسبت اسی حدیث کی دوسری سند کے ہو، جس کے راویوں کی

حافظ ابن حجرؓ نے اس کی دو قسمیں کی ہیں: علم مطلق اور علویبی۔

اگر چہ حدیث کی جودت اور قوت کا مدار اس کے رجال کی عمدگی اور قوت پر ہے، چنانچہ عبد اللہ بن مبارکؓ فرماتے ہیں:

”لِيْسْ جُوْدَةُ الْحَدِيْثِ قَرْبُ الْإِسْنَادِ بَلْ جُوْدَةُ الْحَدِيْثِ صَحَّةُ الرَّجَالِ“۔ (فتح المغیث للسعادی ۳۰۲)

تاہم محدثین کے یہاں سند عالی کی بھی اپنی ایک اہمیت ہے، علو سند سے خلل کا احتمال کم ہوتا ہے، اور سلف نے اس کے لیے بھی لمبے اسفار کیے ہیں: حافظ ابوالفضل

مقدسی کہتے ہیں: أَجْمَعُ أَهْلَ النَّقلِ عَلَى طَلْبِهِمُ الْعُلُو وَمَدْحَهُ، إِذْ لَوْ اقْتَصَرُوا عَلَى سَمَاعِهِ بِنَزْولِ لَمْ يَرْحَلْ أَحَدٌ مِّنْهُمْ۔ (منهج النقد، ۳۵۸)

”سنہ عالیٰ کی طلب اور اس کے قابل تعریف ہونے پر علماء حدیث کا اجماع ہے؛ اس لیے کہ اگر وہ صرف سنہ نازل سے سماع پر اکتفا کرتے تو ان میں سے کوئی بھی طلب حدیث کے لیے رخت سفر نہ باندھتے۔“

سنہ عالیٰ کے مقابلے میں سنہ نازل ہوتی ہے، جس میں راویوں کی تعداد زیادہ ہوتی ہے، اس کی بھی اقسام اور تفصیلات ہیں جو فن کی کتابوں میں مذکور ہیں۔ ذیل میں ائمہ سنتہ کی اسناد عالیہ اور اسناد نازلہ درج کی جا رہی ہیں:

### امام بخاریؓ کی عالی سنہ

امام بخاریؓ کی عالی سنہ ثلاثیات ہے۔ یعنی امام بخاریؓ اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان صرف تین واسطے ہیں۔ صحیح بخاری میں کل بائیس ثلاثیات ہیں، جو تین صحابہ حضرت سلمہ بن اکوع، حضرت انس بن مالک اور حضرت عبد اللہ بن بسر رضی اللہ عنہم سے مروی ہیں۔ ان ثلاثیات میں امام بخاریؓ کے پانچ اساتذہ ہیں، عکی بن ابراہیم، ابو عاصم النبیل، محمد بن عبد اللہ الانصاری، خلاد بن یحییٰ اور عصام بن خالد۔

ان بائیس میں سے گیارہ روایات تنہا عکی بن ابراہیم کی ہیں، جو امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے شاگردوں میں ہیں۔

### امام ترمذیؓ کی عالی سنہ

امام ترمذیؓ کی عالی سنہ ثلاثی ہے اور پوری ترمذی میں ایک ہی ثلاثی روایت ہے، جس میں امام ترمذیؓ کے استاذ اسماعیل بن موسیٰ الکوفی ہیں۔ ان کے شیخ عمر بن شاکر ہیں اور وہ صحابی رسول حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں۔ (دیکھیے: ترمذی،

حدیث: ۲۲۶۰)

## امام ابن ماجہ کی عالی سند

امام ابن ماجہ کی عالی سند ثلاثی ہے، ابن ماجہ میں پانچ ثلاثیات ہیں اور پانچوں ایک ہی سند عن جبارۃ بن مغلس عن کثیر بن سلیم عن انس بن مالک مروی ہیں۔ (روایات کے لیے دیکھیے: کتاب الأطعمة میں باب الوضوء عند الطعام، باب الشواء اور باب الضيافة، نیز کتاب الطب میں باب الحجامة اور کتاب الزهد میں باب صفة أمة محمد صلی اللہ علیہ وسلم)

## امام مسلمؓ کی عالی سند

امام مسلمؓ کی عالی سند رباعی ہے۔ مسلم شریف میں ایک بھی ثلاثی روایت نہیں ہے۔ تاہم بہ کثرت ایسی روایات ہیں جن میں امام مسلمؓ اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان صرف چار وسائل ہیں۔

یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ بعض روایات ایسی بھی ہیں جن میں امام مسلمؓ کے یہاں وسائل کم ہیں اور امام بخاریؓ کے یہاں زیادہ ہیں۔ مثلاً امام مسلمؓ کے یہاں اگر وہ روایت رباعی ہے تو امام بخاریؓ کے یہاں وہ روایت خماسی ہے۔ اگر امام مسلمؓ کے یہاں خماسی ہے تو امام بخاریؓ کے یہاں روایت سداسی ہے۔ حافظ ابن حجر عسقلانیؓ نے اپنی کتاب ”عواوی مسلم“ میں ایسی کل چالیس روایات جمع کر دی ہیں۔ یہ گویا امام مسلمؓ کے لیے ایک گونہ فضیلت کی چیز ہے۔ (دیکھیے: مباحثۃ فی المحدثین و علومہ ص ۲۸۲-۲۸۵)

## امام نسائیؓ اور ابو داؤدؓ کی عالی سندیں

امام نسائیؓ کی سب سے عالی سند رباعی ہے۔ اسی طرح امام ابو داؤدؓ کی بھی عالی سند رباعی ہے۔ سنن ابی داؤد میں کل ۷۲۶ رباعی روایات ہیں۔ اور ایک بھی ثلاثی روایت نہیں ہے۔

مولانا عبد الرشید نعماٰنی، مصنّفین صحابہ ستہ کی اسنادِ عالیہ کا تذکرہ کرتے ہوئے

لکھتے ہیں:

و، مصنفین صحابہ سنتہ میں سے امام بخاری، امام ابن ماجہ، امام ابو داؤد اور امام ترمذی نے بھی بعض تبع تابعین کو دیکھا اور ان سے حدیثیں روایت کی ہیں۔ اس بنا پر اس علو اسناد میں وہ بھی امام شافعی اور امام احمد کے ساتھ شریک ہیں؛ حالاں کہ امام شافعی کی وفات کے وقت امام بخاری دس برس کے تھے۔ اور امام ابو داؤد کل دوسال کے اور امام ابن ماجہ تو ابھی پیدا بھی نہیں ہوئے تھے؛ چنانچہ ان حضرات کی تصانیف میں ثلاشیات حسب ذیل ہیں:

حسب ذیل ہے:

(۱) صحیح بخاری- ۲۲ (۲) سنن ابن ماجہ- ۵

(٣) سنن ابی داؤد - جامع ترمذی -

امام مسلم اور امام نسائی کو کسی تبع تابعی سے کوئی روایت نہ مل سکی؛ اس لیے ان دونوں حضرات کی سب سے عالی روایات رباعیات ہیں، جن کو ان کے اساتذہ نے تبع تابعین سے اور انہوں نے تابعین سے اور انہوں نے صحابہ سے سننا ہے۔ سنن ابن ماجہ میں بھی رباعیات بکثرت موجود ہیں اور اس اعتبار سے امام ابن ماجہ کو دیگر ارباب صحاح ستہ پر ایک گونہ فضیلت حاصل ہے کہ امام بخاری کے بعد ان کی ثلاثیات کی تعداد سب سے زیادہ ہے؛ حالاں کہ وہ عمر میں امام مسلم سے پانچ سال اور امام ابو داؤد سے سات سال چھوٹے ہیں۔ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث ص: ۱۱۹)

**تفبیہ:** اور پرذکر کردہ تفصیلات سے یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ صحاح ستہ میں سے فقط صحیح بخاری<sup>ؒ</sup>، سنن ابن ماجہ اور جامع ترمذی میں ثلاثی روایات ہیں۔ ان کے علاوہ صحیح مسلم، سنن نسائی اور سنن ابی داؤد میں ایک بھی ثلاثی روایت نہیں ہے؛ لہذا مولا نعمانی کا ابو داؤد شریف میں بھی ایک ثلاثی روایت ہونے کا قول محلِ نظر ہے۔ غالباً اس اشتباه کی وجہ یہ ہے کہ دراصل بہت پہلے حافظ شمس الدین سخاوی<sup>ؒ</sup> باب فی الحوض کی ایک روایت کو ثلاثی کہہ چکے ہیں۔ (فتح المغیث ۳/۷۳۵) لیکن درحقیقت وہ بھی رباعی ہی ہے۔ زیادہ

سے زیادہ اس کو رباعی فی حکم الشلاٹی کہہ سکتے ہیں؛ اس لیے کہ دور اوی ابو طالوت اور ان کے شیخ جو یہاں مجھول ہیں، ایک ہی طبقہ (تابعی) سے تعلق رکھتے ہیں۔

### مصنفین کتب ستہ کی نازل سند میں

امام بخاری کی سب سے نازل سند تسامی ہے۔ یعنی وہ روایت جس میں امام بخاری اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان نواسطے ہیں۔ اور ایسی تسامی روایت بخاری میں صرف ایک ہے۔ (دیکھیے: کتاب الفتن، باب یا جو ج ماجون، حدیث نمبر: ۱۰۵۶)

امام مسلم کی بھی سند نازل تسامی ہے۔ (دیکھیے: حدیث نمبر: ۵۰ اور حدیث نمبر: ۲۳۹۰)

امام ابو داؤدؓ کی نازل سند عُشاری ہے اور ایسی ایک ہی روایت سنن ابی داؤد میں ہے۔ (دیکھیے: حدیث نمبر: ۳۲۹۲)

امامنسائی کی بھی سند نازل عُشاری ہے؛ چنانچہ ”باب الفضل فی قراءة قل هو الله أحد“ کے تحت روایت نقل کر کے امامنسائی فرماتے ہیں: ”ما أعرف إسناداً أطولَ مِنْ هَذَا“.

امام ترمذی کی بھی سب سے نازل سند عُشاری ہے؛ چنانچہ امام ترمذی نے بھی ایک حدیث میں وہی سند ذکر کی ہے، جس کا تذکرہ نسائی کے حوالے سے اوپر کیا گیا۔

امام ابن ماجہؓ کی سند نازل تسامی ہے اور اس سند سے باب فی الإیمان میں روایت نقل کرنے کے بعد ابن ماجہؓ فرماتے ہیں: ”قال أبوالصلت: لو قرئي هذا الإسناد على مجنون لبرأ“ (اس سند کو اگر کسی مجنون پڑھ دیا جائے تو اس کا پاگل پن جاتا رہے) (تفصیلات کے لیے: مباحث فی الحدیث و علومہ، از حضرت مولانا مفتی عبداللہ صاحب مظاہری)



## ہندوستان میں کتب ستہ کے درس کا آغاز

پہلی صدی کے اوائل ہی میں جب اسلام کی شعاعوں سے ظلمت کدہ ہندوشن ہوا تو اس کے ساتھ آنے والے قافلوں نے انوار نبوت اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قسمی ارشادات و فرمودات سے بھی اس سر زمین کو تابانی بخشی، ۱۵۰ھ میں ہی مجاہدین اسلام کے ایک لشکر نے بھروچ اور تھانے پہنچ کر پہلے پہلے اس خطہ کفر و شرک میں خدائے برحق کی یکتائی کا اعلان کیا جس کی قیادت امیر بحرین حضرت عثمان بن ابوالعاصؓ کے بھائی حضرت حکم بن ابی العاصؓ کے ہاتھوں میں تھی، پھر ۹۲ھ میں اسلام کے بطل جلیل محمد بن قاسم ثقفیؓ نے درہ خیر کے راستے ہندوستان پر حملہ کر کے اسے اسلامی قلم رو میں شامل کر لیا۔

۱۵۹ھ میں عباسی خلیفہ محمد بن منصور المہدیؓ نے ایک لشکر جرار سمندری راستے سے ہندوستان بھیجا اس لشکر نے بھروچ کے قریب بار بار پہنچ کر اس پر غلبہ حاصل کر لیا، لیکن واپسی میں طاعون پھیل گیا جس سے ایک ہزار افراد قمہ اجل ہو گئے جن میں مشہور محدث اور اسلام کے ابتدائی مصنف ربع بن صبیح بصریؓ بھی شامل تھے، جن کے بارے میں حاجی خلیفہ چلپیؓ کی رائے ہے ”أول من صنف في الإسلام“ جبکہ حافظ ابن حجر عسقلانیؓ نے ”أول من جمع الحديث بالبصرة“ کا سہرا انہی کے سر باندھا ہے۔

مجموعی اعتبار سے گوا بتدائی صدیوں میں علم حدیث کا ہندوستان میں چرچا کم رہا، البتہ خصوصیت کے ساتھ نویں دسویں صدی ہجری میں محدثین کرام کی خاصی تعداد اس ملک میں وارد ہوئی، اور بہت سے علماء نے حر میں شرفین حاضر ہو کر علم حدیث حاصل کیا

ان میں زیادہ مشہور شیخ حسام الدین علی متقی حنفی صاحب کنز العمال (م ۹۷۵ھ) اور ان کے فاضل شاگرد علام محمد بن طاہر پنڈیت صاحب مجمع بحوار الانوار (م ۹۸۶ھ) ہیں، ان حضرات کے بعد شیخ عبدالحق محدث دہلوی (م ۱۰۵۲ھ) نے علماء حجاز سے علم حدیث حاصل کر کے ہندوستان میں دلی کو اس کی نشر و اشاعت کا مرکز بنایا، آپ نے اور آپ کے اولاد و احفاد و تلامذہ نے اس کو عام کرنے میں اہم کردار ادا کیا۔

البتہ ہندوستان میں باضابطہ اصول ستہ کے درس کی داغ بیل ڈالنے والی بابرکت شخصیت امام الہند حضرت شاولی اللہ احمد بن عبد الرحیم محدث دہلوی (م ۷۶۱ھ) کی ہے۔ ورنہ اس سے پہلے صرف تین کتب حدیث کے باضابطہ درس کا معمول تھا: مشارق الأنوار للصغانی، مصابیح السنۃ للبغوی یا مشکاة المصابیح للتبریزی۔

شاہ صاحبؒ نے اصول ستہ پڑھنے اور سند متصل کے ساتھ ان کو حاصل کرنے کی غرض سے حجاز مقدس کا سفر کیا، وہاں سال بھر سے زائد قیام رہا، شیخ ابو طاہر مدینی اور دیگر محدثین سے اصول ستہ کا سماع حاصل کر کے ایک نیا ذوق لے کر لوئے اور دہلی میں نہایت اہتمام سے صحاح ستہ کا درس دینا شروع کیا، آپ کے بعد آپ کے علوم کی وراثت آپ کے فرزند گرامی شاہ عبد العزیز محدث دہلوی (م ۱۲۳۹ھ) کی جانب منتقل ہوئی، ان کے بعد اس سلسلے کو ان کے نواسے شاہ محمد اسحاقؒ (م ۱۲۶۲ھ) نے بڑھایا، شاہ اسحاقؒ کے مکہ مکرمہ ہجرت کر جانے کے بعد آپ کے واقعی جانشین شاہ عبد الغنی مجددیؒ (م ۱۲۹۶ھ) قرار پائے، شاہ عبد الغنیؒ نے بھی سالہا سال خاص شان کے ساتھ صحاح ستہ کا درس دیا اور سینکڑوں شاگرد تیار کیے، انہی میں ججۃ الاسلام مولانا محمد قاسم نانو تویؒ (م ۱۲۹۷ھ) حضرت مولانا رشید احمد گنگوہیؒ (م ۱۲۲۳ھ) اور حضرت مولانا یعقوب نانو تویؒ (م ۱۳۰۰ھ) ہیں۔

محرم ۱۲۸۳ھ میں حضرت مولانا قاسم نانو تویؒ اور ان کے رفقاء کے ذریعہ دیوبند میں ایک مدرسہ اسلامیہ (دارالعلوم) کا قیام عمل میں آیا، اس طرح علم و معرفت کا قافلہ

ولی اللہی دہلی سے منتقل ہو کر دیوبند میں خیمه زن ہو گیا، اور دیوبند کو صحاح ستہ کے درس کے حوالے سے مرکز شقل کی حیثیت حاصل ہو گئی، دارالعلوم کے قیام کے چھ ماہ بعد سہارنپور میں مولانا محمد مظہر نانوتویؒ (م ۱۳۰۲ھ) اور مولانا ناسعات علیؒ فقیہہ سہارنپور (م ۱۲۸۶ھ) کے ہاتھوں ایک اور عربی مدرسہ (منظہر العلوم) کی بنیاد پڑی، ان دونوں مرکزی اداروں نے علم حدیث کی نشر و اشاعت اور خاص شان کے ساتھ صحاح ستہ کے درس میں نمایاں کردار ادا کیا، اور تعلیمی سلسلے کے آخری سال کو صرف صحاح ستہ کے درس کے لیے خاص کر دیا گیا جس کو دورہ حدیث شریف کے نام سے موسوم کیا گیا۔

بعد میں دارالعلوم کے بحیرہ پر بر صغیر کے طول و عرض میں قائم ہونے والے مدارس میں بھی یہی ذوق کا فرمارہا، اور یہ سلسلہ تاہنوز جاری بلکہ روزافزوں ہے، اس وقت صرف دارالعلوم دیوبند میں دورہ حدیث شریف میں باضابطہ شریک طلبہ کی تعداد پندرہ سو سے متزاوج ہے جب کہ دارالعلوم کے ایک ماہی ناز فاضل واستاذ مولانا عبد الحق صاحبؒ کے قائم کردہ دارالعلوم حقانیہ اکوڑہ خٹک پاکستان میں یہ تعداد سو سے بھی زائد ہے، اسی طرح بنگلہ دیش میں واقع دارالعلوم معین الاسلام ہاٹ ہزاری میں دورہ حدیث میں شریک طلبہ کی تعداد ۱۸۵۹ ہے۔



صحاح ستہ

کا

انفرادی تعارف

---

---

کتب ستہ کی مشترک خصوصیات ذکر کرنے کے بعد مناسب معلوم ہوتا ہے کہ انفرادی اعتبار سے بھی چھ کتابوں کی خصوصیات پر روشنی ڈال دی جائے، اس میں خصوصیت کے ساتھ اختصار کا خیال رکھا گیا ہے اس لیے کہ انفرادی تعارف و خصوصیات عام طور سے کتابوں میں موجود ہیں۔

انفرادی تعارف میں مشہور قول کے مطابق صحت کے اعتبار سے کتابوں کی درجہ بندی کا خیال رکھا گیا ہے۔ لہذا ترتیب یہ ہے گی:

صحیح بخاری

صحیح مسلم

سنن نسائی

سنن ابی داود

سنن ترمذی

سنن ابن ماجہ۔

انفرادی تعارف میں اولاً ان کتابوں کے مصنفوں کے احوال و تراجم پر روشنی ڈالی جائے گی، ثانیاً کتاب کی خصوصیات، رواۃ، تعداد روایات اور صرف مشہور عربی شروح و حواشی زیر بحث آئیں گے۔

## صحیح بخاری

### مصنف کتاب

نام: محمد بن اسماعیل بن المغیرہ، کنیت: ابو عبد اللہ، لقب: امیر المؤمنین فی الحدیث، ولادت: ۱۳۱ شوال ۱۹۲ھ بعد نماز جمعہ، مطابق ۸۱۰ء، به مقام: بخارا۔ از افغانستان۔

کم سنی میں ہی والد کا سایہ سر سے اٹھ گیا، والدہ کی زیر پرستی ابتدائی تعلیم حاصل کی، امام بخاریؒ بچپن ہی سے نایبنا ہو گئے تھے، جس پر آپ کی والدہ محترمہ رب کے حضور خوب آہ وزاری کرتی تھیں، ایک مرتبہ انہیں خواب میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی زیارت ہوئی، انہوں نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے بیٹے کی آنکھوں میں روشنی عطا کر دی ہے اور یہ تمہاری آہ وزاری کا اثر ہے، جب اٹھیں تو دیکھا کہ فرزند کی آنکھوں میں روشنی آچکی ہے۔ (ہدی الساری، ص: ۶۶۲، تاریخ بغداد ۱۱/۲)

بخارا کے محدثین کے علاوہ اخذ حدیث کے لیے دور و نزدیک کے درجنوں مراکز علمیہ اور بلاد اسلامیہ کا سفر کیا اور مختلف قسم کی صعوبتیں برداشت کیں، آپ کے اساتذہ کی مجموعی تعداد ایک ہزار اسی تک پہنچی ہوئی ہے، صرف سولہ سال کی عمر میں عبد اللہ بن المبارکؔ اور کعیج کی کتابیں حفظ کر لی تھیں۔ (سیر اعلام العباد، ۳۹۵۲ء)

صحیح البخاری میں آپ نے دوسو نواسی (۲۸۹) شیوخ سے احادیث کی تخریج کی ہے۔ (اعلام الحمد شیخ ص: ۱۱۲)

### قوت حافظہ

فیاض ازل نے آپ کو زبردست قوت حافظہ عطا کیا تھا، حاشد بن اسماعیلؓ فرماتے

ہیں کہ: امام بخاریؓ ہمارے ساتھ بصرہ کے ایک محدث کے پاس جاتے تھے، سب لکھتے تھے لیکن وہ صرف سماعت پر اکتفاء کرتے تھے، سولہ دن بعد ہم نے ان سے کہا کہ آپ اپنا وقت کیوں ضائع کر رہے ہیں، اس پر امام بخاریؓ نے فرمایا: آپ حضرات اپنی لکھی ہوئی کا پیاں لائیے، چنانچہ ہم نے اپنی کا پیاں ان کے سامنے لا کر رکھ دیں جو پندرہ ہزار سے زائد احادیث پر مشتمل تھیں، امام بخاریؓ نے اپنے حافظہ سے وہ تمام حدیثیں صحیح سند کے ساتھ سنادی، حاشد بن اسماعیلؓ کہتے ہیں: ہم امام بخاری کے حافظہ سے اپنے نوشتؤں کی تصحیح کرتے تھے۔ (ہدی الساری ص: ۶۶۳)

امام بخاری جب بغداد تشریف لائے تو وہاں کے محدثین نے بے غرض امتحان سو احادیث کے متون اور اسانید میں الٹ پھیر کر کے، دس دس احادیث کو دس آدمیوں کو دے کر امام بخاری کے سامنے پیش کیا، امام بخاری ہر حدیث پر صرف ”لا ادری“ فرماتے، جب سبھی حضرات سنَا کر فارغ ہو گئے تو آپ پہلے محدث کے طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا کہ آپ نے پہلی حدیث جس سند کے ساتھ سنائی وہ غلط ہے، اور آپ نے سند غلط انداز میں اس طرح سنائی ہے؛ جب کہ صحیح سند اس طرح ہے، پھر اصل سند اور اصل متن پیش کیا، اسی طرح یکے بعد دیگرے بالترتیب ہر ایک محدث کی حدیث ان کے سنانے کے مطابق دہرائی اور پھر اصل اور صحیح سند و متن سنادیا، غرض جس ترتیب سے دس محدثین نے سوا احادیث سنائی تھی اسی ترتیب سے ہر ایک روایت دہرا کر صحیح سند و متن کے ساتھ بیان کر دیا۔

حافظ ابن حجر عسقلانیؓ فرماتے ہیں: ”فَمَا الْعَجْبُ مِنْ رَدِّهِ الْخَطَا إِلَى الصَّوَابِ فِإِنَّهُ كَانَ حَافِظًا، بِلِّالْعَجْبِ مِنْ حَفْظِهِ لِلْخَطَا عَلَى تَرْتِيبِ مَا أَلْقَاهُ عَلَيْهِ مِنْ مَرَةٍ وَاحِدَةٍ“۔ (ہدی الساری ص ۶۷۲)

”تعجب اس میں نہیں کہ صحیح اور غلط میں امتیاز کر دیا؛ اس لیے کہ وہ تو حافظ حدیث تھے ہی، بلکہ تعجب کی بات یہ ہے کہ امام بخاری نے ان کی غلط حدیثیں بھی یاد رکھیں اور بالترتیب ان کو بیان کر دیا“۔ اس سے ملتا جلتا واقعہ سمرقند میں بھی پیش آیا۔ (یکھیے: البدایہ والنھلیۃ ۱۱ ص ۲۵)

## تقویٰ اور دیانت

اس کے ساتھ ہی ورع و تقویٰ کے لحاظ سے بھی بلند مقام پر فائز تھے، آپ نے زندگی بھر کسی کی غیبت نہیں کی، آپ فرماتے تھے: ”انشاء اللہ آخرت میں میرا کوئی خصم نہیں ہوگا“، تلاوت کا بڑا اہتمام تھا، دن میں روزانہ ایک ختم قرآن اور آخر شب میں ایک تہائی قرآن پڑھنے کا معمول تھا، تراویح کی ہر رکعت میں بیس آیتیں پڑھتے، نماز بڑے ذوق و شوق سے ادا فرماتے، بکر بن منیر فرماتے ہیں: ”کان محمد بن إسماعيل يصلي ذات ليلة، فلسعه الزنبور سبع عشرة مرّة، فلما قضى الصلاة، قال: انظروا أيس آذاني“۔ ایک مرتبہ امام بخاری نماز پڑھ رہے تھے، نماز کے دوران سترہ مرتبہ بھڑنے ڈنک مارا، جب نماز مکمل کی تو فرمایا: دیکھو مجھے کس چیز نے پریشان کر رکھا ہے؟“

یعنی آپ نے نماز نہیں توڑی اور نہ ہی خشو ع و خضوع میں کوئی فرق آیا۔

خطیب بغدادی نے اپنی سند سے فربری سے نقل کیا ہے کہ ایک بار مجھے خواب میں رسول اللہ ﷺ کی زیارت ہوئی، آپ نے دریافت فرمایا: کہاں کا ارادہ ہے؟ میں نے عرض کیا: محمد بن اسماعیل کے پاس جا رہا ہوں، تو آپ نے فرمایا: ان سے میر اسلام کہنا۔“ (سیر اعلام النبیاء ۱۲/۳۳۹)

اپنی دیانت و ثقاہت کا بڑا خیال تھا، ایک مرتبہ دریائی سفر میں ایک شخص نے آپ کے پاس ہزار درہم دیکھ کر شور مچانا شروع کیا کہ میرے ہزار درہم چوری ہو گئے، فوراً تلاشی شروع ہو گئی، امام نے جب دیکھا کہ میری بھی تلاشی لی جائے گی تو اپنے ہزار درہم چکپے سے دریا میں ڈال دیے، تلاش کے بعد جب آپ کے پاس دراہم نہ نکلے تو اس شخص نے اکیلے میں پوچھا: آپ کے پاس ہزار دراہم تھے کہاں گئے؟ فرمایا: میں نے سمندر میں ڈال دیا، اس جواب پر وہ دم بہ خود رہ گیا کہ اس خطیر رقم کو کیوں پانی میں ڈال دیا، تو

پورے اطمینان سے جواب دیا کہ پوری زندگی حدیث پاک کی تدوین و ترتیب میں گزاری، اور میری ثقاہت و دیانت مشہور ہے، اگر وہ دراہم میرے پاس مل جاتے تو میں لوگوں کی نظر میں چورسمجھا جاتا اور میری ثقاہت مشتبہ ہو جاتی، اس لیے میں نے مالی نقصان برداشت کیا تاکہ ثقاہت پر آنج نہ آئے۔ (سیرۃ الامام بخاری ارج ۱۲۳۲۔ کشف الباری، ص: ۳۲)

## وفات

آخر عمر میں آپ کو خصوصیت کے ساتھ مخالفین کے ہاتھوں بڑے مصائب اور آلام جھیلنے پڑے، حتیٰ کہ آپ نے دعا کی: الہی! زمین مجھ پر اپنی وسعت کے باوجود تنگ ہو چکی ہے اس لیے مجھ کو اپنے پاس بلا بھیے! بالآخر ۲۵۶ھ عید الفطر کی شب میں ۱۲ دن کم ۶۲ ربرس کی عمر میں حدیث و سنت کا یہ آفتاب عالم تاب غروب ہو گیا، بعد ظہر خرگش میں مدفن ہوئے، جو سمرقند سے دس میل کے فاصلے پر ایک گاؤں ہے، ”صدق“ سے ولادت (۱۹۲ھ)، ”نور“ سے وفات (۲۵۶ھ) اور ”حمید“ سے عمر (۶۲) کے اعداد نکلتے ہیں، دفن کے بعد قبر سے مشک کی خوشبو پھوٹ پڑی، لوگ قبر کی مٹی اٹھا اٹھا کر لے جانے لگے جس کے بعد قبر کے اوپر لکڑی کا ڈھیر کر دیا گیا، اس کے بعد قبر کے مقابل آسمان پر سفید نور کے ستون نظر آئے جسے کثرت سے لوگ دیکھنے آتے رہے، مخالفین کو معلوم ہوا تو وہ بھی آئے اور تو بہ کی۔

## کتاب کا تعارف

### کتاب کا نام اور اس کی وضاحت

امام بخاری کی صحیح کا مکمل نام یہ ہے: ”الجامع المسند المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم و سنته وأيامه“۔ (تحقيق اسمى الصحيحين واسم

**الجامع:** وہ کتاب کہلاتی ہے جس میں جمیع ابواب دین سے متعلق احادیث موجود ہوں۔

**المسند:** یعنی جو سند متصل کے ساتھ مذکور ہو، مطلب یہ کہ اتصال کے ساتھ روایت کی سند رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچتی ہو۔

**الصحيح:** یعنی اس میں صحیح احادیث ہیں، صحیح وہ حدیث ہے جس کے تمام رواۃ عادل، تام الضبط ہوں، اس کی سند متصل ہو نیز وہ حدیث معلم اور شاذ نہ ہو۔

**المختصر:** یعنی اس کتاب میں تمام روایات صحیحہ کا استیعاب نہیں ہے، امام بخاری خود فرماتے ہیں: ”خرجت الصَّحِيفَةُ مِنْ سِتِّ مِائَةِ أَلْفٍ حَدِيثٍ“ یعنی میں نے چھ لاکھ حدیثوں سے اس کتاب کا انتخاب کیا، نیز فرماتے ہیں: ”مَا أَدْخَلْتُ فِي كِتَابِي الْجَامِعِ إِلَّا مَا صَحَّ وَتَرَكْتُ مِنَ الصَّحِيفَةِ حَتَّى لَا يَطُولُ“ (بہی الساری، ص: ۷) ”یعنی میں نے اپنی اس کتاب میں صرف صحیح روایات کو لیا ہے اور بہت سی صحیح حدیثوں کو طوالت کے خوف سے ترک کر دیا ہے۔“

**من:** بیانیہ ہے، اس کا تعلق گزشتہ چاروں کلمات سے ہے، صرف مختصر سے نہیں۔

**أمود:** اس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال، افعال اور احوال مراد ہیں۔

**سنن:** سنن، سنۃ کی جمع ہے، سنت کا اطلاق رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال افعال اور تقریرات پر ہوتا ہے۔

**أیامہ:** اس سے دیگر واقعات اور غزوں اور مراد ہیں، ایام العرب کی جنگوں کو کہا جاتا ہے۔

## سبب تالیف

امام بخاری اپنے رفقاء کے ہمراہ اپنے استاذ اور مشہور محدث اسحاق بن راہویہ کے حلقة درس میں تھے تو انہوں نے فرمایا: ”لو جمعتم کتاباً مختصراً الصَّحِيفَةُ سَنَةٌ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ”، ”اگر تم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احادیث پر مشتمل ایک مختصر کتاب تالیف کرو (تو بڑا اچھا ہو گا)“، استاذ کے اس جملے پر امام بخاری نے اس عظیم کام کا بیڑا اٹھانے کا عزم مصمم کر لیا اور اس طرح یہ تالیف وجود میں آئی۔ (سیر اعلام العبداء ۲۰۱)

محمد بن سلیمان بن فارسؓ کہتے ہیں: امام بخاریؓ خود فرماتے ہیں کہ میں نے ایک دن خواب میں دیکھا کہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کھڑا ہوں، میرے ہاتھ میں پنکھا ہے اور میں اس پنکھے کے ذریعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مکھیاں اڑا رہا ہوں، اس خواب کی تعبیر معتبرین نے یہ دی کہ آپ کو یہ سعادت حاصل ہو گی کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام مبارک سے کذب و افتراء کو دور کر دیں گے اور کلام نبوت کو کلام غیر سے ممتاز کر دیں گے، امام بخاری فرماتے ہیں: ”فَهُوَ الَّذِي حَمَلَنِي عَلَى إخْرَاجِ الْجَامِعِ الصَّحِيفَ“ (ہدی الساری: ۷) یعنی اس خواب نے مجھے اس کتاب کی تالیف پر آمادہ کیا۔

### کیفیت تالیف

امام بخاری ہر روایت کو لکھنے سے پہلے غسل فرماتے، دور کعت نماز ادا کرتے، پھر اس حدیث کی صحت کے بارے میں استخارہ کرتے، جب تائید غیبی سے اشراحت ہو جاتا تب اس کو اپنی کتاب میں لکھتے۔ حافظ ابن حجرؓ نے مشائخ کا قول ابن عذرؓ کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ امام بخاریؓ نے روضہ اطہر اور منبر نبوی کے درمیان اپنی کتاب کے تراجم قائم کیے اور ہر ترجمے کے لیے دور کعت نماز ادا کرتے تھے۔ ”إِنَّ الْبَخَارِيَ حَوْلَ تَرَاجِمَ جَامِعَهِ بَيْنَ قَبْرِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمِنْبَرِهِ وَكَانَ يَصْلِي لَكُلَّ تَرْجِمَةً رَكْعَتَيْنِ“ (ہدی الساری، ص: ۶۷۲)

### تعداد روایات

صحیح بخاری میں کتب کی تعداد ۷۹ اور ابواب کی تعداد تین ہزار چار سو پچاس

(۳۲۵۰) ہے، تعداد روایات کے بارے میں مختلف اقوال ہیں، حافظ ابن الصلاح کے مطابق ۲۷۵ ہے اور حذف تکرار کے بعد چار ہزار روایات ہیں؛ جبکہ حافظ ابن حجرؓ کے شمار اور تنقیح کے مطابق مجموعی تعداد ۲۱۷ ہے۔ (یکجیہے نہدی الساری، ص: ۶۲۸، حدیث او فہم حدیث، ص: ۱۲۵)

جبکہ محمد فواد عبد الباقیؒ کی ترجمہ کے مطابق کل روایات تکرار کے ساتھ سات ہزار پانچ سو تر سٹھ (۵۲۳ ہے) ہے۔ تعداد میں اختلاف کے اسباب پر سابق میں گفتگو کی جا چکی ہے۔

### اہم شروح:

بخاری شریف کی عظمت کے لیے اتنا کافی ہے کہ اسے اصح الکتب بعد کتاب اللہ تعالیٰ قرار دیا گیا ہے، یعنی قرآن مجید کے بعد سب سے زیادہ قابل اعتماد یہی کتاب ہے، اور اس کا فیض چہار دنگ عالم میں پھیلا ہوا ہے، خود امام بخاریؓ سے ان کی اس صحیح کو ایک لاکھ سے زیادہ انسانوں نے سنائے، محمد بن یوسف فربی جو صحیح بخاری کے مشہور راوی ہیں، ان کا کہنا ہے کہ حضرت امام سے نوے ہزار انسانوں نے اس کتاب کا سماع کیا ہے۔

اور جہاں تک تعلق ہے شروح کا تو کتب حدیث میں سب سے زیادہ صحیح بخاری کی ہی شرح لکھی گئی، اس کی تعلیقات، متابعات اور رجال پر سب سے زیادہ تحقیقی کام انجام دیئے گئے، اس کی درجنوں شروح ہیں، حافظ ابن حجر عسقلانیؓ (م: ۸۵۲ھ) کی "فتح الباری" حافظ بدر الدین محمود بن احمد عینیؓ (م: ۸۵۵ھ) کی "عمدة القاري"، علامہ شہاب الدین احمد قسطلانیؓ (م: ۹۲۳ھ) کی "إرشاد الباري"، علامہ شمس الدین محمد بن یوسف کرمائیؓ (م: ۸۷۷ھ) کی "الکواكب الدراری"، علامہ جلال الدین سیوطیؓ (م: ۹۱۱ھ) کی "التوشیح"، حافظ حدیث علاء الدین مغلطانی حنفیؓ (م: ۶۲۷ھ) کی "التلویح"، ابو الحسن ابن بطال قرطبیؓ کی "شرح صحیح البخاری"، زین الدین ابن رجب حنبليؓ کی "فتح الباری"، فقیہہ النفس حضرت مولانا

رشید احمد گنگوہی (م: ۱۳۲۳ھ) کے افادات پر مشتمل ”لامع الدراري“ اور حضرت علامہ انور شاہ کشمیری (م: ۱۳۵۲ھ) کے افادات پر مشتمل ”فیض الباری“ خاص اہمیت کی حامل اور مشہور شروح ہیں۔

اس موضوع پر غزالہ حامد کی مستقل کتاب ”شرح صحیح بخاری“ کے نام سے شائع ہو چکی ہے، اپنی تحقیق میں مصنفہ نے صحیح بخاری کی تقریباً دو سو سے زائد شروح کا سراج لگا کر ان کا تعارف کرایا ہے۔

### روايات بخاری

امام بخاری سے اس کتاب کو اگرچہ ہزاروں شاگردوں نے سنا تھا؛ لیکن امام موصوف کے جن تلامذہ سے صحیح بخاری کی روایت کا سلسلہ چلا، وہ چار بزرگ ہیں: (۱) ابراہیم بن معقل بن الحجاج النسفی المتوفی: ۲۹۲ھ (۲) حماد بن شاکر النسفی، المتوفی: ۱۳۳ھ (۳) محمد بن یوسف الفربی المتوفی: ۳۲۰ھ (۴) ابو طلحہ منصور بن محمد بن علی قریبہ البزدوي المتوفی: ۳۲۹ھ۔

ان میں اول الذکر دونوں بزرگ مشہور حنفی عالم ہیں اور ابراہیم بن معقل ان میں اس حیثیت سے ممتاز ہیں کہ وہ حافظ الحدیث بھی تھے، حافظ ابن حجر عسقلانی نے ”فتح الباری“ کے شروع میں اپنا سلسلہ سند ان چاروں حضرات تک بیان کر دیا ہے، فربی نے امام بخاری سے ”الصحيح“ کا دوبار سماع کیا ہے، ایک بار ۲۸۸ھ میں اپنے وطن ”فربر“ میں جب امام مددوح وہاں تشریف لائے ہوئے تھے، اور دوسری بار ۲۵۲ھ میں خود بخارا جا کر سماع کا شرف حاصل کیا۔ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث: ۲۱۳، ۲۱۵)



## صحیح مسلم

### مصنف کتاب

کنیت: ابو الحسن، نام: مسلم بن الحجاج، لقب: عساکر، خراسان کے شہر نیشاپور میں آپ کی ولادت ہوئی۔ حافظ ذہبی کے بے قول: عرب کے مشہور قبیلہ قشیر کی طرف غالباً نسبت ولاء کی وجہ سے قشیری کہلاتے ہیں۔ (سیر اعلام النبیاء، ۱۲، ۵۵۸)

تاریخ ولادت میں اختلاف ہے، بعض کہتے ہیں ۲۰۲ھ، بعض کے بے قول ۲۰۳ھ، اور ایک خیال کے مطابق ۲۰۶ھ ہے۔ صاحب جامع الاصول نے قول آخر کو اختیار کیا ہے اور بعض قرآن سے اسی کی تائید ہوتی ہے۔ (رہبر علم حدیث، ص: ۱۰۰)

طلب حدیث کے لیے عراق، بغداد، شام اور مصر وغیرہ کا متعدد بار سفر کیا، اور سیکڑوں محدثین سے اخذ حدیث کیا، اپنی "صحیح" میں آپ نے جن اساتذہ کی حدیث لی ہے؛ ان کی تعداد دو سو بیس (۲۲۰) تک جا پہنچی ہے۔ (سیر ۱۲، ۵۵۹)

امام بخاری آپ کے خاص اساتذہ میں ہیں جب خلق قرآن کے مسئلے میں امام بخاری مطعون کیے گئے اور محمد بن یحییٰ ذہبی نے ان سے سخت اختلاف کی وجہ سے اعلان کر دیا کہ جو شخص خلق قرآن کا قائل ہو وہ ہماری مجلس سے چلا جائے تو امام مسلم نے ذہبی سے سنی ہوئی روایات واپس کر دیں اور پھر ان کے درس میں کبھی شریک نہیں ہوئے۔

علمی فضل و کمال کے ساتھ ورع و تقویٰ کا یہ عالم تھا کہ عمر بھر کسی کی غیبت کی نہ کسی کو مارا اور نہ کسی کو برا بھلا کہا۔

آپ علم کے بڑے حریص اور شاائق تھے، ایک مرتبہ کسی حدیث کی تلاش میں منہمک تھے گھروالوں نے سامنے کھجور کا ایک ٹوکرہ کھدیا تھا، حدیث کی تلاش میں اس قدر انہا ک رہا کہ کھجور کی خاصی مقدار کھائی اور پتہ بھی نہیں چلا جس سے ہاضمہ خراب ہو گیا اور بالآخر وہی موت کا سبب بن گیا، ۲۶۱ رجب ۲۶۱ھ اتوار کے دن شام کے وقت وفات ہوئی اور پیر کے دن نصیر آباد کے قبرستان میں مدفون ہوئے۔ (سیر اعلام النبیاء، ۳۸۳)

### کتاب کا تعارف

صحیح مسلم کا اصل اور مکمل نام: "المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل عن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم" ہے۔ (تحقيق

اسمی الصحیحین واسم جامع الترمذی، ص: ۳۸)

اس کتاب میں امام مسلم کا خاص موضوع سرد روایات اور جمع اسانید ہے، اس لیے وہ بہت مرتب انداز میں صحیح احادیث کو متعدد اسانید کے ساتھ ایک جگہ جمع کر دیتے ہیں، اس ترتیب کے اعتبار سے اس کو صحیح بخاری پر بھی ایک گونہ فضیلت حاصل ہے، امام مسلم نے اپنی تصنیف میں انہی احادیث کو لیا ہے جن کی صحت پر معروف ائمہ حدیث کا اتفاق رہا ہے، چنانچہ خود انہوں نے صراحت کی ہے: "لیس کل شی عندي صحيح وضعته

ههنا، إنما وضعته ههنا ما أجمعوا عليه". (صحیح مسلم، باب التشهید: ۳۱۷)

"ہر وہ حدیث جو میرے نزدیک صحیح تھی اس کو میں نے یہاں درج نہیں کیا، میں نے تو یہاں صرف ان حدیثوں کو درج کیا ہے جن کی صحت پر شیوخ وقت کا اجماع ہے"۔

امام مسلم نے پندرہ سال کی محنت شاقہ کے بعد حدیث کا یہ عظیم مجموعہ تیار کیا ہے۔

### سبب تالیف

(۱) آپ کے ہم عصر اور فیق خاص احمد بن مسلم نے درخواست پیش کی کہ حدیث

کی کوئی ایسی کتاب تالیف فرمادیں جس میں اسانید کے ساتھ احادیث صحیحہ ہوں، نیز دینی احکام و مسائل اور ترغیب و ترہیب پر مشتمل روایات بھی ہوں، چنانچہ ان کی درخواست پر یہ کتاب تصنیف فرمائی۔

(۲) امام مسلم نے جب یہ دیکھا کہ ہر قسم کی روایات بیان کرنے کا راجح بڑھ رہا ہے، تو آپ کو خیال آیا کہ احادیث صحیحہ کا ایک ایسا مجموعہ امت کے سامنے پیش کر دیا جائے جس کو وہ لائجہ عمل بناسکیں، اور ان کے ہاتھوں میں احادیث صحیحہ کا ذخیرہ آجائے، چنانچہ یہ مجموعہ تالیف کیا۔ (مقدمہ مسلم)

### صحیح مسلم کی تبویب

صحیح مسلم کے عنادین کس نے قائم کیے ہیں؟ اس سلسلے میں مختلف آراء پائے جاتے ہیں: دکتور یحییٰ اسماعیل کی رائے یہ کہ صحیح مسلم کے ابواب خود امام مسلم کے قائم کردہ ہیں، اور یہ کہنا کہ امام مسلم نے عنادین قائم نہیں کیے ہیں؛ طلبہ کی عمومی اور متخصصین حدیث کی خصوصی غلطی ہے۔ (مقدمہ المحقق، کتاب الاکمال و قیمتہ العلمیة، ج ۱ ص ۲۳، ط دارالوفاء).

لیکن دکتور کی یہ رائے بے چند وجہ ناقابل اعتنا ہے؛ جن میں ایک بڑی وجہ ایک ہی باب پر مختلف عنادین کا پایا جانا ہے، چنانچہ صحیح مسلم کے مخطوطات اور شارحین کے عنادین میں اختلاف کثیر ہے، قرطبی کے عنادین الگ اور ابی ونوی کے عنادین الگ ہیں۔

دوسری رائے یہ ہے کہ صحیح مسلم میں کتب کے عنادین امام مسلم نے لگائے ہیں اور ذیلی عنادین امام مسلم نہیں لگائے ہیں، یہ بات ابو عبیدہ مشہور بن حسن آل سلمان نے اپنی کتاب میں ذکر کی ہے۔ (الامام مسلم بن الحجاج و منهجه في الصحيح ۳۸۸/۱)

تیسرا رائے جو عام طور سے بر صغیر میں معروف ہے، یہ ہے کہ باضابطہ سب سے پہلے امام نووی نے مسلم شریف کے تراجم قائم کیے ہیں، لیکن علی الاطلاق یہ رائے بھی درست نہیں ہے، اس لیے کہ نووی سے پہلے قاضی عیاض مالکی اور ابوالعباس قرطبی وغیرہ

صحیح کے تراجم قائم کر چکے ہیں۔ چنانچہ علامہ سیوطی کہتے ہیں: ذکر ابن دحیۃ فی شرح التحریر: إِنَّ الَّذِي تَرَجَمَ أَبُو ابْدَهُ الْقَاضِي۔ (ابحرالذی ذخر، ۵۶۷۲) قرطبی کے بارے میں صاحب کشف الظنون کا تبصیر فرماتے ہیں: شرح ابن عباس القرطبی الم توفی سنة ست و خمسین و سنت مئة، وهو شرح على مختصر له، ذکر فیه أنه لما لخشه و رتبه و بوبه، شرح غریبه و نبیه على نکت من إعرابه۔ (کشف الظنون، ۱/۵۵۷)

بلکہ صاحب کشف الظنون کی ہی تصریح کے مطابق متعدد حضرات نے مسلم شریف کے تراجم قائم کیے ہیں، چنانچہ وہ کہتے ہیں: ”وَقَدْ تَرَجَمَ جَمَاعَةُ أَبُو ابْدَهُ“، خود امام نوویؒ نے بھی اس کی تصریح کر رکھی ہے: وَقَدْ تَرَجَمَ جَمَاعَةُ أَبُو ابْدَهُ بِتَرَاجِمِ بَعْضِهَا جَيِّدٌ وَبَعْضُهَا لَيْسَ بِجَيِّدٍ، وَأَنَا أَحْرَصُ عَلَى التَّعْبِيرِ عَنْهَا بِعَبَاراتٍ تَلِيقُ بِهَا فِي مَوَاطِنِهَا۔ (شرح مسلم، ۱: ۲۱)

اس سے واضح ہو جاتا ہے کہ سب سے پہلے نوویؒ نے عنادین قائم نہیں کیے ہیں اور نہ ہی وہ اس میں متفرد ہیں، اور نہ ہی شرح نوویؒ میں قائم کیے گئے سارے عنادین انہی کی اختراع ہیں، چنانچہ بعض مقامات پر قرطبی اور نووی کے عنادین میں یکسانیت ہے، مثلاً المفہم میں باب فضل مجالس الذکر، باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع، باب في الفتنة التي تموج كموج البحر اور باب صفة الدجال وما يجيء معه کے عنادین قرطبی نے قائم کیے ہیں اور یہی بعینہ نوویؒ میں ہیں، اور ابوالعباس قرطبی، نوویؒ سے کچھ مقدم ہیں، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نوویؒ نے انہی سے اخذ کیے ہیں۔

استاذ گرامی حضرت مولانا نعمت اللہ صاحب عظیمی دامت برکاتہم کی تصریح کے مطابق مجموعی اعتبار سے قرطبی کے عنادین، نوویؒ کی بہ نسبت زیادہ حاوی اور جامع ہیں۔ اس لیے ”نعمۃ المنعم شرح اردو صحیح مسلم“ میں حضرت نے وضع عنادین میں قرطبی کا ہی اتباع کیا ہے۔

خلاصہ یہ کہ مسلم شریف میں خود مصنف نے تراجم قائم نہیں فرمائے ہیں؛ اس لیے یہ تراجم اور عنوان مسلم شریف کے حاشیے پر درج ہیں؛ اگرچہ امام مسلم نے اپنی کتاب کو حسنِ ترتیب کے ساتھ ابواب کا لحاظ کرتے ہوئے مرتب فرمایا ہے، جس سے عنوان قائم کرنا آسان ہو گیا ہے۔

ہمارے دیار میں مسلم شریف کا جو سخن رائج ہے، اس پر امام نوویٰ کے قائم کردہ تراجم ہیں؛ لیکن ان عنوان میں مسلکی رجحانات کی بھی عکاسی نظر آرہی ہے؛ لہذا شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمانی نے مسلم شریف کی مبسوط اور عالمانہ شرح فتح الملمم لکھنی شروع کی تو انہوں نے از سرنو تراجم قائم کیے جانے کی ضرورت کا بھی اظہار کیا۔

وَالإِنْصَافُ أَنَّهُ لَمْ يَتَرَجَّمْ إِلَى الْيَوْمِ بِمَا يَلِيقُ بِشَأنِ هَذَا الْمَصْنَفِ  
الْجَلِيلِ، وَلَعِلَّ اللَّهُ يُوفِّقُ عَبْدَهُ لِمَا يُؤْدِي حَقَّهُ، وَبِيدِهِ  
التَّوْفِيقُ. (فتح الملمم ۱/۱۰۰)

### تعداد روایات

خود امام مسلم کا بیان ہے کہ تین لاکھ احادیث سے انتخاب کر کے چار ہزار احادیث میں ہیں (حذف مکرات کے بعد)۔

احمد بن مسلم کے بقول تعداد روایات مکرات کے ساتھ بارہ ہزار اور ابو حفص میانجی کے بقول آٹھ ہزار ہے، حافظ ابن حجر نے قول ثانی کو رد کر دیا ہے، ممکن ہے شمار کے معیار میں فرق کی بناء پر تعداد میں یہ فرق واقع ہوا ہو۔

محمد فواد عبد الباقی کے شمار کے مطابق حذف مکرات کے بعد تین ہزار تین تیس (۳۰۳۳) روایات ہیں جب کہ کتب کی مجموعی تعداد چون (۵۲) ہے۔

### صحیح مسلم کی چند خصوصیات

(۱) یہ حدیث کی دو سب سے معتمد اور بنیادی کتاب صحیحین میں سے ایک ہے۔

(۲) صحابہ میں دوسرے نمبر پر ہے۔

(۳) امت میں اس کو تلقی بالقبول حاصل ہے۔

(۲) امام مسلم نے اپنی تین لاکھ احادیث مجموعہ سے اس کا انتخاب کیا ہے۔

(۵) امام مسلم پندرہ سال اس کی تہذیب و تنقیح میں لگے رہے۔

(۶) امام مسلم فرماتے ہیں : ”ما وضعت شيئاً في كتابي هذا إلا بحجة، وما أسقطت منه شيئاً إلا بحجة“۔ یعنی میں نے اس کتاب میں جو حدیث لی ہے یا جو حدیث نہیں لی ہے، ہر ایک کی پشت پر کوئی نہ کوئی دلیل ضرور ہے۔

(۷) امام مسلم فرماتے ہیں: ”لیس کل شیء عندی صحیح وضعتہ ه هنا، إنما وضعت ما أجمعوا عليه۔“ یعنی میں نے اسی روایت کو لیا ہے جس کی صحت پراتفاق ہے۔

(۸) امام مسلم نے ابو زرعد رازیؒ کے سامنے کتاب پیش کی، جس حدیث کے سلسلے میں انہوں نے کسی علت کی طرف اشارہ کیا، اس کو چھوڑ دیا۔ اور جس کے بارے میں کہا: صحیح ہے اور اسمیں علت نہیں ہے، اسی روایت کو اینی کتاب میں جگہ دی۔

(۹) مسلم میں بخاری کی بہت سی روایات ہیں؛ لیکن امام مسلم نے ان کو دوسرے طرق سے روایت کیا ہے۔

(۱۰) ہر حدیث کے جمیع طرق کو ایک ہی جگہ جمع کر دیا ہے تاکہ متون و اسانید کا اختلاف واضح ہو جائے۔

(۱۱) امام مسلم نے کتاب کا ایک جامع مقدمہ تحریر کیا ہے، جس میں علم حدیث کے اصول کی بابت بنیادی گفتگو فرمائی ہے۔

(۱۲) امام مسلمؓ نے مرفوعات پر اکتفا کیا ہے، چند موقف روایات بعض مقامات پر  
تبعا ہیں؛ قصد انہیں۔

(۱۳) امام نوویؑ کے بے قول مسلم کی ایک خصوصیت ”حدشا“ اور ”اخبارنا“ کے

درمیان فرق کرنا ہے۔

(۱۴) امام مسلم نے صرف ایک جگہ تمیم میں حدیث متعلق ذکر کی ہے، اس کے علاوہ سولہ مقامات پر تعلیقاً روایات لائے ہیں، لیکن ان کو پہلے سند متصل کے ساتھ ذکر کر کر چکے ہیں، لہذا انھیں تعلیقاً نہیں کہا جائے گا۔

(۱۵) امام مسلم نے مقدمہ میں ذکر کیا ہے کہ احادیث کی تین قسمیں ہیں: (أ) مارواه الحفاظ المتقنوں۔ (ب) مارواه المتوسطون في الحفظ والإتقان (ج) مارواه الضعفاء المتروكون۔ اور بتلایا ہے کہ قسم اول سے فارغ ہو کر قسم ثانی کو ذکر کریں گے۔ اور قسم ثالث سے بالکل تعریض نہیں کریں گے۔ حاکم اور بیہقی کی رائے ہے کہ قسم ثانی کے روایات سے احادیث لینے سے پہلے ہی امام مسلم کی وفات ہو گئی، جب کہ قاضی عیاضؓ کے بقول: مسلمؓ اپنے وعدے کا ایفا کر چکے ہیں، لہذا ان کے نزدیک صحت حسن کو بھی شامل ہو گی۔ (مستقاد از السراج المنیر، ص: ۲۳۰-۲۳۱)

## شرح صحیح مسلم

علماء اور محدثین کی ایک جماعت نے صحیح مسلم کی شرحیں، مختصرات و تعلیقات لکھیں اور مختلف ناجیے سے اس کی خدمت کی۔ اس کی اولین شرح "المعلم" ہے، جو علامہ مازریؓ کی تین جلدیں میں مطبوع ہے، قاضی عیاضؓ نے کسی قدر مبسوط شرح کے ذریعے اس کو مکمل کیا اور اس کا نام رکھا "إكمال المعلم"۔ اس کے بعد علامہ أبیؓ نے اس میں مزید اضافہ کر کے اس کا نام رکھا "إكمال إكمال المعلم"، پھر علامہ سنویؓ نے مزید اضافہ کر کے اس کو نام دیا: "مکمل إكمال إكمال المعلم"۔ تو ایک سلسلہ ہے جو باہم مربوط ہے، ہر ایک شارح پیش رو شارح کا کلام ذکر کر کے اس میں مزید اضافہ فر کرتے ہیں۔

مسلم شریف کی مشہور ترین شرح امام نوویؓ کی "المنهاج الوهاج بشرح صحیح مسلم بن الحجاج" ہے، یہ ایک کثیر الفوائد متوسط اور ماقبل کی شروح کو

جامع شرح ہے، جس میں امام نوویؒ نے قاضی عیاضؓ کی "اکمال" اور عبد اللہ اصفہانیؓ کی "التحریر فی شرح صحیح مسلم" سے خاص استفادہ کیا ہے۔ ہمارے علم کے مطابق اصفہانیؓ کی یہ شرح غیر مطبوع ہے۔ صحیح مسلم کی ایک مطول اور جامع شرح "فتح الملهم" ہے، جو مشہور عالم دین اور دارالعلوم دیوبند کے سابق صدر مہتمم حضرت علامہ شبیر احمد عثمانیؓ کی ہے، لیکن علامہ اس کو صرف کتاب الرضا عنہ تک ہی لکھ پائے تھے، بعد میں حضرت مولانا تقی عثمانیؓ نے اس کا تکملہ لکھ کر اس کو مکمل کیا۔ اس طرح فتح الملهم مع تکملہ اس وقت مسلم شریف کی سب سے جامع اور محققانہ شرح ہے۔

ذیل میں شروع مسلم و شروع مختصرات مسلم کا ایک نقشہ دیا جا رہا ہے، جس میں صرف ان شروح کا تذکرہ ہے جو مطبوع ہیں:

|   |                                |                           |                    |
|---|--------------------------------|---------------------------|--------------------|
| ۱ | المعلم بفوائد مسلم             | علامہ مازریؓ م ۵۳۶ھ       | دار الغرب الاسلامی |
| ۲ | إكمال المعلم                   | قاضی عیاضؓ م ۵۲۳ھ         | دار الوفاء         |
| ۳ | المفہوم شرح تلخیص<br>صحیح مسلم | ابوالعباس قرطبیؓ م ۶۵۶ھ   | دار ابن کثیر       |
| ۴ | المنهاج المعروف<br>شرح النووى  | امام نوویؓ م ۶۷۶ھ         | دار المعرفة        |
| ۵ | اکمال اکمال المعلم             | علامہ أبي م ۷۲۸ھ          | دار المعرفة        |
| ۶ | مکمل اکمال المعلم              | علامہ سنویؓ م ۸۹۲ھ        | دار الکتب العلمیۃ  |
| ۷ | الدیباج                        | علامہ سیوطیؓ م ۹۱۱ھ       | دار عفان           |
| ۸ | حاشیة على صحیح<br>مسلم         | علامہ سندھیؓ م ۱۱۳۶ھ      | پاکستان            |
| ۹ | السراج الوهاج                  | صدقی حسن خاں قنوجی م ۱۳۰ھ | المطبع الصدیقی     |

|                   |    |                              |                 |
|-------------------|----|------------------------------|-----------------|
| الحل المفہم       | ١٠ | افادات حضرت گنگوہیؒ<br>۱۳۲۳ھ | کراچی           |
| فتح الملهم        | ١١ | شیب احمد عثمانی م ۱۳۶۹ھ      | مکتبہ رشدیہ     |
| تمکملہ فتح الملهم | ١٢ | تقی عثمانی                   | دارالعلوم کراچی |
| فتح المنعم        | ١٣ | موسیٰ شاھین                  | موسیٰ شاھین     |
| منہ المنعم        | ١٤ | صفی الرحمن مبارکپوری         | دارالسلام       |
| المعلم            | ١٥ | محمد السماحی                 |                 |

### روات مسلم

صحیح مسلم کی شہرت اگرچہ تواتر کی حد تک پہنچی ہوئی ہے؛ لیکن اس کی روایت کا سلسلہ جس راوی کے دم سے قائم رہا وہ مشہور فقیہ حنفی شیخ ابو اسحاق ابراہیم بن محمد بن سفیان نیشاپوریؒ المتوفی: ۳۰۸ھ ہیں، ابراہیم بن سفیانؒ کو امام مسلم سے خاص ربط تھا، اکثر حاضر خدمت رہتے، ان کا بیان ہے کہ امام مسلم نے اس کتاب کی قراءت سے جوانہوں نے ہمارے لیے شروع کی تھی، رمضان ۷۲۵ھ میں فراغت پائی۔

یوں بلا دمغرب میں امام مددوح کے ایک اور شاگرد ابو محمد احمد بن علی قلنسیؒ سے بھی صحیح مسلم کی روایت کی جاتی تھی؛ لیکن اس کا سلسلہ مغرب کی حدود سے آگے نہ بڑھ سکا اور جو قبول عام ابراہیم نیشاپوریؒ کی روایت کو نصیب ہوا وہ قلنسیؒ کی روایت کو نہ ہو سکا، علاوہ ازیں صحیح مسلم کا آخری حصہ جو تین جزء کے قریب ہے ابو محمد قلنسیؒ نے بہ راست امام مسلم سے نہیں سننا؛ بلکہ وہ اس کو ابراہیم کے شاگرد ابو محمد جلودیؒ سے روایت کرتے ہیں۔ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث، ص: ۲۱۷)



## سنن نسائی

### مصنفِ کتاب

کنیت: ابو عبد الرحمن، نام: احمد بن شعیب بن یحییٰ بن سنان بن دینار ہے۔ شهر مردو کے قریب ”نساء“ میں ولادت ہوئی، اسی کی طرف منسوب ہو کر ”نسائی“ اور کبھی ”نسوی“ کہلاتے ہیں۔

اپنے دیار کے شیوخ سے اخذ علم کے بعد، ۲۳۰ھ میں قتبیہ بن سعید کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے ایک سال اور دو ماہ استفادہ کیا، اس کے علاوہ خراسان، عراق، حجاز، جزیرہ، شام اور مصر وغیرہ مختلف مقامات کا سفر کیا، اس کے بعد مصر میں سکونت اختیار کر لی اور افادہ و تصنیف میں مشغول رہے۔ ذی قعدہ ۳۰۲ھ میں مصر سے دمشق آگئے۔

آپ زہد و تقویٰ میں ضرب المثل تھے، ہمیشہ صوم داؤدی کے پابند رہے، دن و رات کا بیشتر حصہ عبادت میں گزرتا اور اکثر حج کی سعادت سے بہرہ ور ہوتے، دینی قدر و منزلت کے ساتھ دنیوی وجاہت بھی حاصل تھی، حسن سیرت کے ساتھ حسن صورت کے بھی مالک تھے، چہرہ نہایت روشن، رنگ نہایت سرخ و سفید اور بڑھاپے میں بھی تروتازہ نظر آتے، چار بیویاں اور دو باندیاں تھیں۔

علامہ ذہبی فرماتے ہیں: ”امام مسلم، امام ابو داؤد اور امام ترمذی کے مقابلے میں امام نسائی علیٰ حدیث اور فِنِ اسماء الرجال میں زیادہ ماہر تھے، اور امام بخاری و ابو زرعؓ کے ہمسر تھے“۔ (محمد شین عظام / ۲۰۲)

## وفات

امام نسائی جب مصر سے رملہ اور دمشق پہنچ تو انہوں نے دیکھا کہ بنی امیہ کے زیر اثر ہونے کی وجہ سے یہ پورا خطہ خارجی افکار و نظریات کی زد میں ہے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ وغیرہ کی کھلے عام تنقیص کی جاتی ہے، یہ دیکھ کر امام نسائی کو بڑا رنج ہوا اور انہوں نے حضرت علیؑ کے مناقب میں ایک کتاب تصنیف فرمائی، پھر خیال ہوا کہ اس کتاب کو جامع دمشق میں سنائیں؛ تاکہ لوگوں کی اصلاح ہوا اور خارجیت کے اثرات ختم ہوں۔ ابھی آپ نے کتاب کا کچھ ہی حصہ سنایا تھا کہ ایک شخص نے کھڑے ہو کر اعتراض کیا کہ آپ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے متعلق بھی کچھ لکھا ہے؟ آپ نے جواب دیا: حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو یہی کافی ہے کہ ان کو نجات مل جائے۔ بعض کہتے ہیں یہ جملہ بھی کہا کہ میرے نزدیک ان کے مناقب بیان کرنا ٹھیک نہیں ہوگا۔ یہ سن کر لوگ مشتعل ہو گئے، آپ پر تشیع کا الزام عائد کر کے لامیں مارنا شروع کر دیا۔ آخر اتنا مارا کہ آپ نیم جان ہو گئے۔ خادم اٹھا کر گھر لائے، آپ نے ان سے فرمایا: مجھے ابھی مکہ مکرمہ لے چلو، وہاں پہنچ کر مردوں یا راستے میں موت آجائے۔ غرض کہ مکہ مکرمہ پہنچ کر انتقال ہوا اور صفا و مروہ کے درمیان مدفن ہوئے، بعض کا خیال ہے کہ راستے میں ہی انتقال ہوا۔ وہاں سے مکہ مکرمہ لے جا کر تدفین ہوئی، تاریخ وفات ۱۳ صفر المظفر ۳۰۳ھ ہے۔ رحمہ اللہ تعالیٰ رحمةً واسعةً۔ (سیر أعلام النبلاء ۱۱/۱۹۷، بستان المحدثین ۱۸۹)

## کتاب کا تعارف

امام ابو عبد الرحمن نسائی کی کتاب کو صحابی ستہ میں ایک خاص مقام حاصل ہے۔ امام نسائی نے بھی شیخین کی طرح صرف صحیح الاسناد روایات کو لیا ہے اور نسائی شریف بخاری و مسلم دونوں کے طریقوں کو جامع ہے۔ تقیدِ رجال اور صحبتِ اسناد کے بارے میں نسائی کی شرائط شیخین سے بھی زیادہ سخت ہیں؛ اس لیے مغرب کے بعض محدثین صحیح بخاری پر

سنن نسائی کی ترجیح کے قائل ہیں، حافظ سخاوی فرماتے ہیں:

”صرّح بعض المغاربة بتفضیل كتاب النسائي على صحيح البخاري“۔ (فتح المغیث ۱ / ۵۲، دارالمنهاج، ریاض)

”بعض مغاربة نے تصریح کی ہے کہ امام نسائی کی کتاب کو صحیح بخاری پر فضیلت حاصل ہے۔“

فتح المغیث کے محسنی کے مطابق بعض المغاربة کا مصدق یونس بن عبد اللہ القاضی المعروف بابن الصفار ہیں۔ (یہ ایک مالکی عالم ہیں، جن کا انتقال قرطبه میں ۴۲۹ھ میں ہوا ہے۔)

حافظ ذہبی کا قول گزر چکا ہے، وہ فرماتے ہیں:

”هو أخذق بالحديث وعلله ورجاله من مسلم والترمذی وأبی داؤد، وهو جاء في مضمون البخاری وأبی زرعة“۔ (سیر اعلام النبلاء ۱۱/۱۹)

”امام مسلم، امام ابو داؤد اور امام ترمذی کے مقابلے میں امام نسائی علیل حدیث اور فن اسماء الرجال میں زیادہ ماهر تھے اور امام بخاری و ابو زرعة کے ہم سر تھے۔“

امام نسائی نے سب سے پہلے حدیث کی ایک ضخیم اور اہم کتاب ”سنن کبریٰ“، لکھی، اور اس کو امیرِ رملہ کی خدمت میں پیش کیا۔ امیرِ موصوف نے امام مددوح سے دریافت کیا کہ اس میں جو کچھ ہے سب صحیح ہے؟ امام نے جواب دیا: نہیں۔ اس پر امیر نے فرمائش کی کہ میرے لیے صرف صحیح روایات کو جمع کر دیجیے، ان کی اس درخواست پر امام موصوف نے سنن کبریٰ سے احادیث صحیحہ منتخب کی، اس کا خلاصہ تیار کیا جس کا نام ”مجتبی“، رکھا۔ اسی کو سنن صغیری کہا جاتا ہے اور آج کل سنن نسائی کے نام سے مشہور ہے۔ (بستان

الحمد لله رب العالمين، ص: ۱۸۹)

## اہم وضاحت

مذکورہ بالابیان سے معلوم ہوا کہ خود امام نسائی نے مجتبی یعنی سنن کبریٰ سے احادیث صحیحہ منتخب کر کے ”مجتبی“، یعنی سنن صغیری کو ترتیب دیا تھا جو آج کل سنن نسائی کے نام سے داخل درس ہے؛ لیکن مشہور محقق مولانا عبدالرشید نعماقی نے اس کو غلط قرار دیا ہے۔ ان کے قول اختصار کا یہ عمل امام نسائی کے شاگرد حافظ ابو بکر ابن انسی کے ذریعہ انجام پایا ہے؛ چنانچہ مولانا فرماتے ہیں:

”یہ بھی واضح رہے کہ بالفعل جو کتاب ”سنن نسائی“ کے نام سے ہمارے یہاں داخل درس ہے، وہ دراصل امام موصوف کی تصنیف نہیں ہے؛ بلکہ ان کی کتاب کا اختصار ہے، جوان کے نامور شاگرد حافظ ابو بکر ابن انسی کے قلم کا مر ہون منت ہے۔ اس مختصر کا نام ”مجتبی“ ہے اور اس کو سنن صغیری بھی کہا جاتا ہے۔“ (اس کے بعد مولانا نے امیر رملہ کی خدمت میں پیش کیے جانے کا واقعہ ذکر کر کے اس پر نقد کرتے ہوئے لکھا ہے)：“اس واقعہ کا ذکر علامہ ابن الاشیر نے جامع الاصول میں کیا ہے؛ لیکن یہ واقعہ سرے سے غلط ہے؛ چنانچہ حافظ ذہبی نے سیر اعلام النبلاء میں امام نسائی کے ترجمہ میں تصریح کرتے ہوئے لکھا ہے: ”هذه الروایة لم تصح بل المجبی اختصار ابن السنی تلمیذ النسائي“۔ (تو ضیع الافکارا / ۲۲۱) ” بلاشبہ یہ روایت صحیح نہیں ہے؛ بلکہ مجتبی، ابن انسی کا اختصار ہے جو نسائی کے شاگرد ہیں۔“ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث، ص ۲۲۰)

### تنبیہ

یہ امر بھی قابل لحاظ ہے کہ جب بھی کوئی حدیث نسائی کی طرف منسوب کی جائے یا مطلقاً سنن نسائی کا لفظ بولا جائے تو اس سے مراد سنن صغیری ہوتی ہے جو عام طور سے ہمارے دیار میں رائج اور ہمارے نصاب کا حصہ ہے؛ البتہ بعض مؤلفین اس سے سنن کبریٰ بھی مراد لیتے ہیں؛ چنانچہ صاحب عون المعبدو نے تنبیہ کرتے ہوئے لکھا ہے:

”واعلم أن قول المنذري في مختصره، وقول المزي في الأطراف:  
الحديث أخرجه النسائي، فالمراد به السنن الكبرى للنسائي وليس  
المراد به السنن الصغرى الذي هو مروج الآن في أقطار الأرض من  
الهند والعرب والعجم، وهذه السنن الصغرى مختصرة من الكبرى،  
وهي لا توجد إلا قليلاً. فالحديث الذي قال فيه المنذري والمزي:  
آخرجه النسائي، وما وجدته في السنن الصغرى. فاعلم أنه في الكبرى  
ولا تحرير لعدم وجداً، فكل حديث في الصغرى موجود في الكبرى،  
ولاعكس، ويقول المزي في كثير من المواضع: أخرجه النسائي في  
التفسير، وليس في السنن الصغرى تفسير“۔ (الكتب الصاحب الستة محمد  
أبوشهبة، ص: ١٦٦-١٦٧)

”آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ مختصر میں منذری اور اطراف میں مزی کے اس قول  
”الحديث أخرجه النسائي“ سے مراد نسائی کی سنن کبریٰ ہے، وہ سنن صغیری مراد  
نہیں ہے جو اس وقت ہند، عرب و عجم اور اطرافِ عالم میں مروج ہے، اور یہ سنن صغیری،  
سنن کبریٰ کا اختصار ہے۔ سنن کبریٰ بہت کم دستیاب ہے، تو جس حدیث کے متعلق  
منذری اور مزی نسائی کی تخریج کا حوالہ دیں اور وہ حدیث سنن صغیری میں آپ کو نہ ملے تو  
آپ سمجھ لیجیے کہ وہ سنن کبریٰ میں ہے اور سنن صغیری میں نہ ملنے پر پریشان نہ ہوں؛ اس  
لیے کہ صغیری کی ہر حدیث سنن کبریٰ میں موجود ہے اور اس کا عکس نہیں ہے۔ بہت سے  
مقامات پر مزی یوں کہتے ہیں: أخرجه النسائي في التفسير حالاً كـسنن صغیري  
میں کتاب التفسیر ہے، ہی نہیں (اس سے بھی معلوم ہوا کہ مزی سنن کبریٰ مراد لے رہے  
ہیں جس میں کتاب التفسیر بھی ہے)۔

### تعداد روایات

محمد فؤاد عبد الباقی کی ترجمہ کے مطابق سنن نسائی میں کل روایات پانچ ہزار سات سو

چوہتر (۳۷۵) ہیں؛ جب کہ یہ اکیاون (۱۵) کتب (جلی عناؤین) پر مشتمل ہے۔

## خصوصیات

(۱) امام نسائی اسانید اور متوں میں روایت کے اختلافات کو بیان کرنے کا اہتمام فرماتے ہیں، ان میں سے امام کے نزدیک جو راجح ہوتا ہے اس پر ترجیحی دلائل پیش کرتے ہیں، مثلاً آپ نے ایمن بن نابل کے طریق سے مروی حدیث تشهید میں سند و متن کے اعتبار سے علت ظاہر فرمائی اور ایمن کی توثیق کے باوجود اس حدیث کو خطأ قرار دیا ہے۔ (دیکھیے: سنن نسائی، کتاب السہو، رقم: ۱۲۸۱)

(۲) آپ نے ان متوں کے نقد و درایت کا کام بھی انجام دیا ہے جو بہ ظاہر صحیح معلوم ہوتی ہیں اور بہ باطن معلوم ہیں، مثلاً فرماتے ہیں: قال أبو عبد الرحمن: أَبْيَأْنَا قِتْيَةَ بِهَذَا الْحَدِيثِ مُرْتَىْنَ، وَلَعْلَهُ أَنْ يَكُونَ قَدْ سَقَطَ عَلَيْهِ مِنْهُ شَطْرٌ. (کتاب السہو، رقم: ۱۲۹۳)

اسی طرح وصل و ارسال کے اختلاف کی صورت میں بہ کثرت یہ کہتے ہوئے پائے جاتے ہیں: ”هذا خطأ والصواب مرسل“۔

(۳) اسماء کی کنیتیں اور کنیتوں کے اسماء جن کے متعلق گذڑ ہونے کا خطرہ دیکھتے ہیں، ان کی وہ وضاحت کر دیتے ہیں۔ مثلاً فرماتے ہیں: ”أبو عمَارُ اسْمَهُ عَرِيبُ بْنُ حَمِيدٍ، وَعُمَرُ بْنُ شَرْحَبِيلٍ يَكْنَى أَبَا مِيسَرَةً“. (کتاب الزکاة، رقم: ۵۲۰۷)

اس وصف میں امام ترمذیؓ ان کے شریک ہیں۔

(۴) امام نسائی متصل اور مسند احادیث لانے کی پابندی کرتے ہیں؛ چنانچہ ان کی سنن میں تعلیقات شاذ و نادر ہی ہوں گی۔ گویا اس سلسلے میں آپ امام مسلمؓ کے طریقہ کار کا اتباع کرتے ہیں۔

(۵) امام ابو داود و ترمذی کی طرح کبھی کبھی سند کے بعض رجال پر جرح و تعدیل کی

حیثیت سے کلام بھی فرماتے ہیں۔ مثلاً مذکورہ ایمن بن نابل کے بارے میں فرمایا:  
وأیمن بن نابل عندنا لا بأس به۔ (السہو، رقم: ۱۲۸۱)

(۶) محدثین کے یہاں راجح فنی اصطلاحات میں سے بہت سی اصطلاحات کو آپ نے بھی استعمال کیا ہے، چنانچہ بعض دفعہ اپنے پیشوں محدثین سے نقل کرتے ہوئے اور بعض دفعہ اپنی جانب سے ان اصطلاحی تعبیرات کا استعمال فرماتے ہیں، اہم اصطلاحات میں منکر، محفوظ، لیس بثابت، حدیث صحیح، محفوظ، خطأ فالحش، مرسل، مسنده، إسناده حسن اور منکر الحدیث وغیرہ اصطلاحات سنن نسائی میں جا بہ جا پائی جاتی ہیں۔

(۷) حدیث روایت کرتے وقت طریقہ تحمل حدیث کی پوری رعایت فرماتے ہیں، چنانچہ اس کی تعبیر کا جواہر لوب محدثین کے یہاں راجح ہوتا ہے، اس کی پابندی کا اہتمام کرتے ہیں؛ پس حدثنا کی جگہ اخبرنا اور اخبارنا کی جگہ حدثنا نہیں کہتے ہیں، اور اس سلسلے میں تساهل نہیں برتنے ہیں؛ بلکہ اگر کسی قسم کا خلل ہوتا ہے تو اس کو کھول کر بیان فرماتے ہیں۔

### شرح وحواشی

سنن نسائی کبریٰ کی کوئی شرح دستیاب نہیں ہے، اور سنن نسائی صغریٰ جو اس وقت زیر بحث اور کتب ستہ کا حصہ ہے، اس کی شرح و تعلیق پر بھی اس قدر توجہ نہیں دی گئی، جتنی توجہ دیگر کتب ستہ کو حاصل رہی، چنانچہ کتب ستہ میں سب سے حتیٰ کہ ابن ماجہ سے بھی کم شروح وحواشی سنن نسائی کے ہی ملتے ہیں۔ یہاں تک کہ علامہ سیوطیؒ نے کہہ دیا کہ گز شتر چھ سوالوں میں اس کی کوئی شرح اور تعلیق منظر عام پر نہیں آئی۔ ”مذ صنف أکثر من

ست مئة سنة، لم يشتهر عليه من شرح ولا تعليق“۔ (زہر الربی ۱/۲)

لیکن تلاش و تربع سے پتہ چلتا ہے کہ سنن نسائی شروح سے بالکل تھی دامن رہی؛ ایسا نہیں ہے۔ چنانچہ شیخ علی عرمان نے جوفہ سمت تیار کی ہے، اس میں تمیں شروح کا تذکرہ

ہے، اگرچہ ان میں سے اکثر نامکمل اور غیر مطبوع ہیں۔ ہمارے دیار میں علامہ سیوطی اور علامہ سندھی کی کشیح و تعلیق، ہی زیادہ معروف ہے۔

نقشہ ذیل میں چند اہم شروح و حواشی کے اسمی ذکر کیے جا رہے ہیں:

| نمبر | شرح و حواشی                     | مصنفین                          | کیفیت                                     |
|------|---------------------------------|---------------------------------|-------------------------------------------|
| ۱    | شرح سنن النسائی                 | ابوالعباس احمد بن رشد م ۵۶۳ھ    |                                           |
| ۲    | الامان                          | شیخ علی بن عبد اللہ م ۵۶۷ھ      | ذہبی نے اس کا<br>تذکرہ کیا ہے             |
| ۳    | شرح زوائد سنن النسائی           | ابو حفص ابن الملقن م ۸۰۳ھ       | ایک جلد میں ہے                            |
| ۴    | زہرا ربی علی الحجتبی            | جلال الدین سیوطی م ۹۱۱ھ         | حاشیہ نسائی پر مطبوع ہے۔                  |
| ۵    | حاشیہ علی النسائی               | شیخ نور الدین السندی م ۱۱۳۸ھ    | حاشیہ نسائی پر مطبوع ہے۔                  |
| ۶    | الحاشیۃ الحمدیۃ                 | محمد محمد اللہ التھانوی م ۱۲۹۶ھ | دوبار شائع ہو چکا ہے                      |
| ۷    | الفیض السماء<br>علی سنن النسائی | افادات حضرت گنگوہی م ۱۳۲۳ھ      | شیخ زکریا کے اضافے<br>کے ساتھ شائع شدہ ہے |
| ۸    | ذخیرۃ العقی                     | محمد بن علی الأشیوبی            | ۱۸ ضخیم جلدوں میں مفصل<br>شرح چھپ چکی ہے۔ |
| ۹    | بذل الاحسان                     | ابو سحاق الحوینی                | مطبوع ہے۔                                 |



## سنن ابو داؤد

### مصنف کتاب

سلیمان بن اشعت بن اسحاق بن بشیر بن شداد بن عمر والازدی السجستانی، قبیلہ ازد کی طرف منسوب ہو کر ازدی اور خراسان کے شہر سجستان کی طرف نسبت کرتے ہوئے سجستانی کہلاتے ہیں۔ ۲۰۲ھ میں پیدائش ہوئی۔

کم عمری میں ہی اخذ علم کے لیے سفر شروع کر دیا تھا، حجاز، شام، مصر، عراق اور خراسان وغیرہ بلاِ اسلامیہ کا سفر کر کے وہاں کے علماء اور مشائخ کی ایک بڑی جماعت سے حدیث پاک کا سماع حاصل کیا۔ آپ کے اساتذہ میں احمد بن حنبل، قعینی اور ابوالولید الطیالی سی جیسے کبار مشائخ شامل ہیں۔ بعض ایسے اساتذہ بھی ہیں، جن سے اخذ علم میں آپ امام بخاری اور امام مسلم کے ساتھ شریک ہیں۔ مثلاً احمد بن حنبل، عثمان بن ابی شیبہ اور قتیبہ بن سعید وغیرہ۔

خلقِ کثیر نے آپ سے سماع حدیث کیا، جن میں ابو عبد الرحمن النسائی، ابو عیسیٰ الترمذی، ابو عوانہ، ابو سعید ابن الاعرابی اور آپ کے فرزند ابو بکر بن ابی داؤد وغیرہ شامل ہیں۔ آپ کی منقبت کے لیے اتنا کافی ہے کہ آپ کے جلیل القدر استاذ امام مسلمین احمد بن حنبل نے بھی آپ سے درج ذیل روایت نقل کی ہے: ”أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سُئِلََ عَنِ الْعَتِيرَةِ فَحَسَّنَهَا“۔ (البداية والنهاية ۱۱/۵۵)

امام ابو داؤد، ورع و تقویٰ اور اخلاق کے اعلیٰ مرتبہ پر فائز تھے۔ چال ڈھال اور سیرت و کردار میں امام احمد بن حنبل کے مشابہ قرار دیے جاتے تھے، سادگی پسند اور پر تکلف زندگی سے دور تھے۔ آپ کے کرتے میں دو آستینیں ہوتی تھیں، ایک بہت کشادہ اور ایک تنگ، کسی نے اس کا سبب دریافت کیا تو فرمایا: کشادہ آستین تو کتابوں

کے لیے ہے، اور دوسری آستین الگ سے کسی کام کے لیے نہیں ہے، لہذا اس کی توسعہ بے جا سراف ہے۔

موسیٰ بن ہارون کہتے ہیں: ”خلق أبو داؤد في الدنيا للحديث، وفي الآخرة للجنة، وما رأيت أفضل منه“ یعنی ابو داؤد دنیا میں حدیث کے لیے اور آخرت میں جنت کے لیے پیدا کیے گئے۔ اور میں نے ان سے افضل نہیں دیکھا۔

ابراہیم حربی فرماتے ہیں: ”أَلَيْنَ لِأَبِي دَاؤِدَ الْحَدِيثِ كَمَا أَلَيْنَ لِدَاؤِدَ الْحَدِيدِ“۔ امام ابو داؤد کے لیے حدیث کو اس طرح نرم کر دیا گیا ہے جس طرح حضرت داؤد علیہ السلام کے لیے لو ہے کو زرم بنادیا گیا تھا۔

مشہور شیخ طریقت سہل بن عبد اللہ التستری نے حاضرِ خدمت ہو کر آپ کی اس زبان کو بوسہ دیا جس سے آپ حدیث پاک بیان کرتے ہیں۔ (الكتاب الصالحة، ج ۲: ۱۳۲-۱۳۳)

## کتاب کا تعارف

امام ابو داؤد سے پہلے جو حدیث کی کتابیں جو امع اور مسانید تالیف کی گئیں، ان میں احکام کے علاوہ فضائل، آداب، مواعظ اور تفسیر وغیرہ کے ابواب منتشر ہوتے تھے۔ امام ابو داؤد نے اپنی کتاب کو استقصاء کے ساتھ سنن اور احکام کے ساتھ خاص کیا اور اسے امام احمد بن حنبل کی خدمت میں پیش کیا۔ انہوں نے اس کو بہ نظرِ احسان دیکھا۔ امام ابو داؤد نے اپنی اس کتاب میں صرف صحیح روایات کی تخریج کا التزام نہیں کیا جو التزام شیخین نے کر رکھا ہے؛ بلکہ وہ صحیح کے علاوہ حسن اور ضعیف روایات بھی لاتے ہیں بشرطیکہ اس کا ضعف شدید نہ ہو اور ائمہ کا اس کے ترک پر اجماع نہ ہو۔ امام ابو داؤد نے اہل مکہ کے نام اپنے خط میں اس طرزِ عمل کی وضاحت کر رکھی ہے۔ خود ابو داؤد کی تصریح کے مطابق آپ کے سامنے پانچ لاکھ احادیث کا ذخیرہ موجود تھا، اس میں سے چار ہزار آٹھ سو احادیث منتخب فرمائکریہ مجموعہ تیار کیا۔

سنن ابو داؤد کو شروع ہی سے قبول عام حاصل رہا ہے، ابو سلیمان الخطابی ”معالم السنن“ کے مقدمہ میں فرماتے ہیں: ”کتاب السنن لأبی داؤد کتاب شریف لم یُصنَّف فی علم الدین کتاب مثله“، ”سنن ابی داؤد ایک باعظمت کتاب ہے، دین و شریعت کے علم میں اس جیسی کوئی اور کتاب نہیں لکھی گئی۔ ابن الاعرابی فرماتے ہیں: ”لو ان رجال لم يكن عنده من العلم إلا المصحف، ثم كتاب أبى داؤد لم يحتاج معهما إلى شيء“.

”اگر کسی شخص کے پاس علم کی کوئی چیز نہ ہو سائے قرآن کریم اور ابو داؤد کی کتاب کے توان کے ہوتے ہوئے اسے کسی اور چیز کی ضرورت نہیں“۔  
امام ابو حامد غزالی فرماتے ہیں:

”تکفى المجتهد في العلم بأحاديث الأحكام“.  
”احادیث احکام سے واقفیت کے سلسلے میں مجتهد کے لیے سنن ابی داؤد کافی ہے“۔ (المصدر السابق، ص: ۱۳۰-۱۳۱)

حافظ ابو الفرج عبد الرحمن بن الجوزی نے سنن ابی داؤد کی بعض روایات پر کلام کیا ہے اور نواحادیث کو موضوعات میں شمار کیا ہے؛ لیکن وضع کا حکم لگانے میں ابن الجوزی کا تسال معرفہ ہے۔ نیز حافظ جلال الدین سیوطی نے ان تمام احادیث کا جائزہ لے کر ابن الجوزی کے حکم بالوضع کی تردید کی ہے؛ لہذا حدیث کے اس عظیم مجموعے کی قدر و منزلت پر اس طرح کی تنقید سے فرق نہیں پڑتا۔

## خصوصیات

امام ابو داؤد نے اہل مکہ کے نام اپنے خط میں سنن کی تالیف میں اپنے نجح کو واضح کر دیا ہے، اس کے مندرجات اور سنن کے مطالعے سے سنن کی درج ذیل خصوصیات سامنے آتی ہیں:

- (۱) امام ابو داؤد نے صرف احادیث صحیحہ کے اخراج کا التزام نہیں کیا ہے؛ بلکہ انہوں نے صحیح، حسن لذاتہ، حسن الغیرہ اور ضعیف و منکر روایات تک کو بھی جگہ دی ہے۔
- (۲) اگر کوئی حدیث دو صحیح سندوں سے مروی ہو جن میں سے ایک سند کا کوئی راوی قدیم الاسناد ہو، یعنی اس کی سند عالی ہو تو امام ابو داؤد وصف علوکی وجہ سے احفظ کی روایت پر اس کو ترجیح دے دیتے ہیں۔ حازمی کے بقول: شیخین بھی ایسا کرتے ہیں؛ البتہ امام نسائی صرف علوکی خاطر ضعیف کے طریق کو پسند نہیں کرتے ہیں۔
- (۳) دیگر اصحاب سنن مثلاً امام نسائی کی طرح ابو داؤد بھی ان راویوں کی حدیثیں لے لیتے ہیں جن کے ترک پر ائمہ متفق نہ ہوں۔
- (۴) امام ابو داؤد کسی منکر یا بہت ہی ضعیف حدیث کی تخریج اسی وقت کرتے ہیں جب کہ باب میں اس کے علاوہ کوئی اور حدیث نہ ملے۔ یا اس میں کوئی خاص فائدہ مذکور ہو۔
- (۵) امام ابو داؤد نے اپنی اس تصنیف کا مدار احادیث احکام کو بنایا ہے، اور جہاں تک ہو سکا زیادہ سے زیادہ احکام سے متعلق احادیث جمع کی ہے، چنانچہ یہ احادیث احکام پر حاوی کتاب ہے۔ مستدلات فقهاء کو جاننے کے لیے اس کتاب کو چھوڑ کر دوسرا کسی کتاب کی ضرورت کم ہی پڑتی ہے۔
- (۶) اگر ایک باب یا مضمون سے متعلق ان کے پاس حدیثوں کی تعداد زیادہ ہو تو بھی باب میں ایک یا دو حدیث لانے پر ہی اکتفا کرتے ہیں۔
- (۷) اگر ایک مضمون کی چند حدیثیں لاتے بھی ہیں تو تکرار سے گریز کرتے ہوئے اس کا خیال کرتے ہیں کہ ہر متن میں کوئی نیا فائدہ یا سابقہ حدیث سے مستنبط حکم کے لیے کوئی اہم موید اس میں پایا جا رہا ہو۔
- (۸) بسا اوقات ایک حدیث نفس الامر میں طویل ہوتی ہے اور حکم فقہی سے متعلق صرف اس کا تھوڑا سا حصہ ہوتا ہے اور بقیہ قصہ اور واقعہ ہوتا ہے تو اس وقت اختصار کی غرض سے اس ٹکڑے کے نقل پر اکتفا کرتے ہیں جو باب سے متعلق ہوتا ہے، تاکہ مطالعہ

کرنے والے پھل استدلال اور موقع فقه مشتبہ اور پیچیدہ نہ ہو جائے۔

(۹) جتنی احادیث سنن میں امام نے ذکر فرمائی ہیں بیش تر مشہور حدیثیں ہیں اور مشہور کا مطلب یہ کہ محدثین کے مابین ان کا چرچا رہا ہے، مختلف مکاتب فکر اور ارباب فتویٰ کے درمیان ان کا چلن رہا ہے، سب یا بعض کے نزدیک وہ معمول بہاری ہی ہے؛ اگرچہ نفس الامر میں وہ خبر واحد اور غریب ہو۔

(۱۰) حدیث کی سند میں اتصال کا اهتمام فرماتے ہیں؛ لیکن جب کبھی باب میں انھیں ایسی حدیث نہیں ملتی جو محدثین کی اصطلاح کے مطابق متصل کہی جائے تو مرسل اور ملس کا بھی اخراج کر لیتے ہیں، جیسے：“الحسن البصري عن جابر” کا طریق یا ”الحسن البصري عن أبي هريرة“ کا طریق۔

(۱۱) اگر کوئی حدیث ایک سے زائد طریق سے مروی ہو اور ان سب کے الفاظ میں اختلاف ہو تو اس طریق سے حدیث کی تخریج پسند کرتے ہیں جس کے الفاظ میں زیادہ سے زیادہ فقہی فائدہ حاصل ہوتا ہو؛ کیوں کہ امام احادیث سے مستنبط ہونے والے احکام کے دائرے کو وسیع تر کرنا چاہتے ہیں، چنانچہ اس غرض سے وہ اس کی پرواہ نہیں کرتے کہ جس سند سے وہ جامع متن منقول ہے، وہ سند غیر مشہور ہے۔

(۱۲) اس کتاب سے پہلے جو کتابیں مستقل احادیث احکام پر لکھی گئی ہیں یا ضمناً ان میں احادیث احکام آئے ہیں یہ کتاب ان سب سے زیادہ حاوی ہے؛ بلکہ اس کا تہائی حصہ بھی ان سب کے مجموعے سے زیادہ ہے۔

(۱۳) اس کتاب کی تقریباً آدھی احادیث ایسی ہیں جن کی شیخیں یا ان میں سے کسی ایک نے تخریج کر کھی ہے۔ (مستفاداً من ”حدیث اور فہم حدیث“، تالیف: حضرت مولانا عبد اللہ معروفی۔)

## تعدادِ روایات

سنن ابو داؤد میں عنوان کے طور پر ۳۵ کتب ہیں، جن میں سے تین کتابوں کی

مصنف نے تبویب نہیں کی ہے اور ان کتابوں کے تحت جملہ ابواب کی تعداد ۱۸ ہے۔ جہاں تک تعلق ہے تعداد روایات کا تو خود مصنف کی تصریح ہے کہ اس میں چار ہزار آٹھ سورا ویات ہیں؛ جب کہ بعض حضرات کے شمار کے مطابق یہ تعداد پانچ ہزار دو سو چوہتر (۵۲۸) ہے۔

### شرح وحواشی

سنن ابو داؤد کی گوناگوں خصوصیات، احادیث احکام کی جامعیت اور غیر معمولی مقبولیت کی وجہ سے اس کی متعدد شروح وحواشی لکھے گئے۔ اس کی بہترین ابتدائی شرح ابو سلیمان خطابیؓ کی ”معالم السنن“ ہے، جب کہ دور آخر کی سب سے جامع اور مبسوط شرح ”بذل الحجہ وہ“ ہے۔ جسے حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہارنپوریؒ نے تحریر کیا ہے۔ علامہ عینیؒ کی شرح بھی چھپ چکی ہے؛ تاہم وہ نامکمل ہے۔

ذیل کے نقشے میں چند اہم شروح وحواشی کے اسمی ملاحظہ فرمائیں:

| نمبر | اسماء            | مصنفین                          | کیفیت                                 |
|------|------------------|---------------------------------|---------------------------------------|
| ۱    | معالم السنن      | ابوسلیمان خطابیؓ م ۳۸۸          | احمد محمد شاکر کی تحقیق<br>سے شائع ہے |
| ۲    | العد المودود     | عبد العظیم الحمندریؓ م ۶۵۶      |                                       |
| ۳    | شرح سنن ابی داؤد | احمد بن ارسلان المقدسی<br>م ۸۲۳ | بیس جلدیں میں<br>شائع ہوتی ہے۔        |
| ۴    | شرح سنن ابی داؤد | محمود بن احمد عینیؒ م ۸۵۵       | نامکمل،<br>شائع ہو چکی ہے۔            |
| ۵    | شرح سنن ابی داؤد | احمد بن حسین الرملیؓ م ۸۲۳      |                                       |

|    |                       |                                     |                                                                                           |
|----|-----------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۶  | شرح سنن أبي داود      | ولي الدين ابو زرعة عراقی<br>۵۸۲۶ھ   | سبود السہو تک<br>ہی ہے۔                                                                   |
| ۷  | مرقاۃ الصعود          | جلال الدین سیوطی م ۹۱۱ھ             |                                                                                           |
| ۸  | شرح السنن             | علاء الدین مغلطائی م ۶۲۷ھ           | نامکمل                                                                                    |
| ۹  | فتح الودود            | ابو الحسن السندی م ۱۱۳۸ھ            |                                                                                           |
| ۱۰ | عون المعبود           | محمد شمس الحق عظیم آبادی            | معروف شرح ہے،<br>۱۲ جلدوں میں<br>شائع شدہ ہے                                              |
| ۱۱ | لهم اذل العذب المورود | محمود خطاب السکنی                   | شرح عینی کے<br>اسلوب میں ہے۔                                                              |
| ۱۲ | بذل المحیود           | مولانا خلیل احمد سہار پوری<br>۱۳۲۹ھ | مولانا نقی الدین<br>ندوی کی تحقیق کے<br>ساتھ عالم عرب<br>سے ۱۲ جلدوں میں<br>شائع ہوئی ہے۔ |
| ۱۳ | تعليقیات المحمود      | شیخ فخر الحسن گنگوہی                |                                                                                           |



## جامع ترمذی

### مصنف

کنیت: ابو عیسیٰ، نام: محمد بن عیسیٰ بن سورۃ بن موسیٰ بن الصحاک، نسبت: ترمذی، بوغی، سُلَمِی، ۲۰۹ھ میں شہر ترمذ میں پیدا ہوئے۔ ترمذ، ایک قدیم شہر ہے جو دریائے چیخوں کے ساحل پر واقع ہے، وہاں سے چند فرشخ پر بوغ نامی گاؤں ہے۔ آپ اصلًا اسی گاؤں کے باشندے تھے اور قبیلہ بنو سلیم سے تعلق رکھتے تھے، اس لیے سُلَمِی، ترمذی اور بوغی کہلاتے ہیں۔

شروع ہی سے علم حدیث کی تحصیل میں غیر معمولی دلچسپی لی اور اس مقصد کے لیے بصرہ، کوفہ، واسطہ، رے، خراسان اور حجاز وغیرہ کا سفر کیا اور وہاں کے مشاہیر سے اخذ علم کیا جن میں امام بخاریؓ اور امام مسلمؓ بھی شامل ہیں۔ امام بخاریؓ نے استاذ ہونے کے باوجود ایک مرتبہ فرمایا: ”انتفعث بک أکثر مما انتفعت بي“ ”میں نے تم سے اس سے زیادہ فائدہ اٹھایا جتنا فائدہ تم نے مجھ سے اٹھایا“، نیز یہ بھی امام ترمذیؓ کے لیے باعث فخر ہے کہ خود امام بخاریؓ نے آپ سے روایت لی ہے۔

انہتائی متقی اور عابد وزاہد تھے، خشیتِ الہی کا یہ عالم تھا کہ برسوں روتنے رہے جس سے آپ کی بینائی چلی گئی۔ آپ کا انتقال ستر سال کی عمر میں ۱۳۱رجب المرجب شب دو شنبہ ۲۷ھ ترمذ میں ہوا؛ لیکن علامہ سمعانیؓ نے مقامِ رحلت قریبے بوغ کو قرار دیا ہے اور سنِ رحلت ۲۵۷ھ ذکر کیا ہے۔

### کتاب کا تعارف

سنن ترمذی کو یوں تو کئی مختصر ناموں سے موسوم کیا جاتا ہے؛ لیکن شیخ عبدالفتاح

ابوغدہ نے ”تحقیق اسمی الصحیحین واسم جامع الترمذی“ میں کئی دلائل اور قرآن کی روشنی میں واضح کیا ہے کہ اس کتاب کا مکمل اصلی نام یہ ہے: ”الجامع المختصر من السنن عن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم، ومعرفة الصحيح والمعلول، وما علیہ العمل“.

امام ترمذی نے اپنی اس کتاب میں خصوصیت کے ساتھ احادیثِ احکام کا اہتمام کیا ہے جن پر فقهاء کرام کا عمل رہا ہے۔ دوسری طرف اس کو صرف احکام کے لیے مختص نہیں کیا؛ بلکہ امام بخاری کی طرح تمام ابواب کی احادیث لا کر اس کتاب کو جامع بنادیا ہے۔ صحاح ستہ میں انہی دو کتابوں پر بالاتفاق جامع کا اطلاق کیا جاتا ہے؛ جب کہ صحیح مسلم کے سلسلے میں دونوں رائے ہیں: بعض نے کہا یہ جامع نہیں ہے؛ اس لیے کہ اس میں کتاب الفیسر کا بہت مختصر حصہ شامل ہے؛ جب کہ بعض نے کتاب الفیسر کے نفس وجود کا لحاظ کرتے ہوئے صحیح مسلم کو بھی جامع مانا ہے... امام ترمذی کا ایک امتیاز یہ بھی ہے کہ وہ ایک روایت لانے کے بعد ”وفي الباب“ سے دوسری روایات کی طرف اشارہ کر دیتے ہیں۔

حافظ ابوالفضل محمد بن طاہر مقدسی لکھتے ہیں کہ ایک بار ہرات میں امام ابو اسماعیل عبد اللہ بن محمد انصاری کے سامنے امام ترمذی اور ان کی جامع کا تذکرہ آیا تو وہ فرمانے لگے: ”كتابه عندي أنسفع من كتاب البخاري ومسلم، لأن كتابي البخاري ومسلم لا يقف على الفائدة منها إلا المتبحر العالم، وكتاب أبي عيسى يصل إلى فائدته كل أحد من الناس“۔ (شروط الأئمة الستة، ص:

(۹۸/۱)، التقيید

”ابو عیسیٰ ترمذی کی کتاب میرے نزدیک بخاری و مسلم کی کتاب سے زیادہ نافع ہے؛ کیوں کہ بخاری و مسلم کی کتابوں سے تو صرف عالم تبحر ہی فائدہ اٹھا سکتا ہے؛ لیکن ابو عیسیٰ کی کتاب سے ہر شخص مستفید ہو سکتا ہے۔“

حافظ ابو بکر بن نقطہ بغدادی المتوفی ۲۶۹ھ اپنی مشہور کتاب ”التقید لمعরفة رواة السنن والمسانيد“ میں خود امام ترمذیؒ کی زبانی ناقل ہے:

”صنفت هذا المسند الصحيح وعرضته على علماء الحجاز فرضوا به، وعرضته على علماء العراق فرضوا به، وعرضته على علماء خراسان فرضوا به، ومن كان في بيته هذا الكتاب فكأنما في بيتهنبي ينطق وفي روایة يتکلم“۔ (التقید ۱/۹۷)

”میں نے ”المسند الصحيح“ یعنی کتاب الجامع کو تصنیف کر کے علماء حجاز کے سامنے پیش کیا تو انہوں نے اس کو پسند کیا اور علماء عراق کے سامنے پیش کیا تو انہوں نے بھی اس کو پسند کیا اور علماء خراسان کے سامنے پیش کیا تو انہوں نے بھی اس کو پسند کیا اور جس کے گھر میں یہ کتاب موجود ہے تو اس کے گھر میں گویا خود پغمبر علیہ السلام موجود ہیں جو تکلم فرمائے ہیں“۔

### تعداد روایات

محمد فؤاد عبد الباقی کی ترقیم کے مطابق ترمذی میں کل ۵۰۰ کتب ہیں اور جملہ روایات کی تعداد تین ہزار نو سو چون (۳۹۵۲) ہے۔

### خصوصیات

- (۱) امام ترمذی نے صرف ایسی روایت لانے کا التزام کیا ہے جس پر کسی فقیہ نے عمل کیا ہو یا جس سے کسی استدلال کرنے والے نے استدلال کیا ہو۔
- (۲) امام ترمذی کسی مسئلے کے لیے باب باندھنے کے بعد باب سے متعلق صرف ایک یا دو احادیث کے لانے پر اتفاقاً کرتے ہیں۔
- (۳) حدیث کے درجے پر کلام فرماتے ہیں کہ وہ حدیث صحیح ہے، حسن ہے، ضعیف ہے یا معلول ہے؟

(۲) رجال پر کلام کرتے ہوئے جرح و تعدیل کے اعتبار سے ان کا مقام و مرتبہ بتاتے ہیں اور سند میں اگر کوئی علت ہوتی ہے تو مختلف طرق لا کر اس علت کو آشکارا کرتے ہیں۔

(۵) امام کی ایک عادت یہ ہے کہ باب میں جس حدیث کا اخراج کرنا منظور ہوتا ہے اس کو عموماً غیر مشہور اور غیر صحیح طریق سے لاتے ہیں؛ حالاں کہ اس حدیث کے دوسرے معروف اور صحیح طریق ہوتے ہیں۔

صاحب تحفۃ الا حوزی مولانا عبدالرحمن مبارکپوریؒ نے اس کے چند فوائد بتائے ہیں:

(ا) لوگ اس حدیث غیر مشہور سے واقف ہو جائیں۔

(ب) اس کی سند میں جو علت ہے اس پر بحث کر کے لوگوں کے سامنے اس علت کی وضاحت کر دی جائے۔

(ج) اس حدیث کے متن میں جو زیادتی یا معنوی خوبی ہے جو کہ صحیح حدیث میں نہیں پائی جاتی ہے اس کو بھی سامنے کرنا مقصود ہوتا ہے۔

(۶) علامہ بنوریؒ صاحب معارف السنن فرماتے ہیں: جامع ترمذی میں اس کے جامع ہونے کے باوجود حدیثوں کی تعداد کم ہے، جس کی تلافی انہوں نے ”وفی الباب“ کے حوالوں سے کر دی ہے۔

اس موضوع پر ڈاکٹر حبیب اللہ مختارؒ کی کتاب ”کشف النقاب عما يقول الترمذی وفي الباب“ کا مطالعہ سو دمند ہے۔

(۷) امام ترمذی جب کسی صحابی کی حدیث سند کے ساتھ تخریج کر لیتے ہیں تو پھر وہ الbab میں اس صحابی کا حوالہ نہیں دیتے؛ الایہ کہ اس کی کوئی اور حدیث ہو جس کا اس مضمون سے فی الجملہ تعلق ہو۔ اور کبھی باب میں حوالہ دے کر کسی خاص فائدے کے پیش نظر سند متصل کے ساتھ اخراج بھی کر دیتے ہیں۔ (ما خوذ از ”حدیث اور فہم حدیث“، ص: ۲۰۲-۲۰۵)

## شرح وحواشی

متعدد اہل علم نے سنن ترمذی کی شرحیں، تعلیقات، مختصرات اور مستخر جات لکھے۔ اس کی ابتدائی جامع شروح میں قاضی ابو بکر ابن العربي کی ”عارضۃ الا حوزی“، کو خصوصی اہمیت حاصل ہے، دور آخر کی بہترین شرح مولانا محمد یوسف بنوری کی ”معارف السنن“ ہے۔ خاتم الحمد شیخ علامہ انور شاہ کشمیری کے افادات اور اس کی صحیح تعبیر و تشریح نے اس میں چار چاند لگادیے ہیں؛ البتہ یہ مایہ ناز شرح کتاب الحج تک ہی ہے۔ مشہور اہل حدیث عالم مولانا عبد الرحمن مبارکپوری کی ”تحفۃ الا حوزی“، معروف و متداول اور مکمل شرح ہے، حل ترمذی میں اس سے بڑی مدد ملتی ہے؛ تا ہم احناف پر طعن و تشنیع اور دلائل کے ذکر میں بے جا جدت نے شرح کے علمی و فقار کو نقصان پہنچایا ہے۔ ایسے مقامات پر اہل علم کو ابوالماہر مولانا حبیب الرحمن عظمیٰ کے استدرادات اور مولانا سید ارشد مدینی کی زیر نگرانی شائع ہونے والی ”هدیۃ الأ حوزی لمن یطالع تحفۃ الأ حوزی“ کو ضرور پیش نظر رکھنا چاہیے۔

ذیل میں چند اہم شروح ترمذی کا اجمالی نقشہ دیا جا رہا ہے:

| نمبر | شرح                | مصنفوں                            | کیفیت                                           |
|------|--------------------|-----------------------------------|-------------------------------------------------|
| ۱    | شرح جامع الترمذی   | حسین بن مسعود بغویؓ م ۵۱۶ھ        | غیر مطبوع ہے۔                                   |
| ۲    | عارضۃ الا حوزی     | ابو بکر ابن العربي المالکی م ۶۲۳ھ | مطبوع ہے۔                                       |
| ۳    | الشذی              | محمد بن محمد بن سید الناس یغمیری  | حافظ عراقیؒ نے اس کا تکملہ لکھا ہے۔             |
| ۴    | انجاز ال وعد الوفي | عمر بن علی بن املقون              | صحیحین اور ابو داود و ترمذی کے زواند کی شرح ہے۔ |
|      |                    | م ۸۰۳ھ                            | غیر مطبوع ہے۔                                   |

|                                                                                                      |                                              |                     |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------|----|
| ترمذی کے ”وفی<br>الباب“ کی نامکمل<br>شرح ہے۔                                                         | حافظ ابن حجر عسقلانی                         | العجائب<br>(اللباب) | ۵  |
| مولانا تحسینی نے قلم<br>بند کیا تھا، شیخ الحدیث<br>ذکر یا نے شائع کیا۔                               | اماں: شیخ رشید احمد گنگوہی<br>۱۳۲۳ھ م        | الکوکب الدری        | ۶  |
| مولانا چراغ نے قلم<br>بند کیا تھا۔                                                                   | علامہ انور شاہ کشمیری<br>۱۳۵۲ھ م             | العرف الشذی         | ۷  |
| معروف و متداول<br>شرح ہے۔                                                                            | مولانا عبد الرحمن بن عبد الرحیم<br>مبارکپوری | تحفۃ الاحوڑی        | ۸  |
| کتاب الحج تک ہے                                                                                      | مولانا محمد یوسف بنوری                       | معارف السنن         | ۹  |
| جامع اور محققانہ شرح<br>ہے، دس ضخیم جلدیں<br>دیوبند سے شائع ہو<br>چکی ہیں، دو جلدیں<br>باقی ہیں۔     | مفتق حبیب الرحمن خیر آبادی                   | المسک الشذی         | ۱۰ |
| مولانا عبد اللہ معروفی<br>کی فاضلانہ تحقیق<br>و ترتیب کیسا تھ پانچ<br>ضخیم جلدیں شائع<br>ہو چکی ہیں۔ | افادات: علامہ انور شاہ کشمیری                | العرف الذکی         | ۱۱ |

## سنن ابن ماجہ

### مصنف کتاب

کنیت: ابو عبد اللہ، نام نامی: محمد بن یزید بن عبد اللہ ابن ماجہ القرزوینی الرابعی ہے۔ عراق کے مشہور شہر قزوین میں ۲۰۹ھ مطابق ۸۲۳ء میں پیدائش ہوئی۔ اسی نسبت سے قزوینی کہلانے اور قبیلہ ربعیہ کی طرف نسبت کرتے ہوئے رباعی کہلانے تھے ہیں، ”ماجہ“ کے بارے میں سخت اختلاف ہے: بعض اس کو دادا کا نام سمجھتے ہیں جو صحیح نہیں ہے۔ بعض کا قول ہے کہ یہ آپ کی والدہ ماجدہ کا نام ہے؛ لیکن مولانا عبدالرشید نعمانی فرماتے ہیں: ”اس بحث کو طے کرنے کا حق سب سے زیادہ موخرین قزوین کو ہے کہ ”أهل البیت أدری بما فيه“، اور ان حضرات کے بیانات حسب ذیل ہیں: محدث رافعی، تاریخ قزوین میں امام ابن ماجہ کے تذکرے میں لکھتے ہیں: ان کا نام محمد بن یزید ہے اور ”ماجہ“ یزید کا لقب ہے جس پر تشدید نہیں ہے، اور حافظ ابن کثیر نے البدایۃ والنہایۃ میں حافظ حنبلی کے حوالے سے جو قزوین کے مشہور مؤرخ ہیں، نقل کیا ہے کہ ماجہ یزید کا عرف تھا۔ سب سے بڑھ کر یہ کہ اس بارے میں خود امام ابن ماجہ کے مشہور ترین شاگرد حافظ ابو الحسن بن القطان کا بیان موجود ہے جس میں وہ نہایت جزم کے ساتھ تصریح کرتے ہیں کہ ماجہ آپ کے والد کا لقب تھا دادا کا نہیں۔ اور ماجہ فارسی زبان کا لفظ ہے، جو غالباً ”ماه“ یا ”ماجہ“ کا معرب ہے، اس سے ظاہر ہے کہ امام ابن ماجہ عجمی نژاد ہیں عربی النسل نہیں؛ اس لیے رباعی جو آپ کی نسبت ہے یہ نسلی نہیں؛ بلکہ نسبت ولاء ہے۔ (امام ابن ماجہ)

اور علم حدیث، ص: ۲)

## کتاب کا تعارف

”سنن ابن ماجہ“ فنِ حدیث کی اہم کتاب ہے اور پہلے تفصیل گزر چکی ہے کہ صحابہ سنتہ میں سادس سنتہ کی مصدقہ یہی کتاب ہے۔ حافظ ذہبی نے تذکرۃ الحفاظ میں امام ابن ماجہ سے نقل کیا ہے کہ میں نے اس سنن کو حافظ ابو زرع رازی کے سامنے پیش کیا، انھوں نے غور سے دیکھا اور فرمایا:

”أَظْنَ إِنْ وَقَعَ هَذَا فِي أَيْدِي النَّاسِ تَعَطَّلَتْ هَذِهِ الْجَوَامِعُ أَوْ أَكْثَرُهَا“۔ (تذکرۃ الحفاظ ۲/۲۳۶)

”میرا خیال ہے کہ اگر یہ کتاب لوگوں کے ہاتھوں میں پہنچ گئی تو یہ سارے دو اور ان حدیث یا اکثر بے کار ہو جائیں گے اور ان سے بے نیازی ہو جائے گی“۔

## تعداد روایات

حافظ ابن کثیر نے ابن ماجہ کے شاگرد اور سنن کے راوی ابو الحسن القطان سے نقل کیا ہے کہ یہ سنن بیتیس کتب پر مشتمل ہے، اس میں پانچ سوابواب اور چار ہزار احادیث ہیں، کل کی کل حسن ہیں سوائے چند ایک کے۔ (البدایہ والنہایہ ۱۱/۵۲)

محمد فؤاد عبدالباقي کی ترجمہ کے مطابق سیتیس کتب اور چار ہزار تین سو اکتا لیس حدیثیں ہیں اور کتب خمسہ سے زائد روایات کی تعداد ایک ہزار تین سو تیس ہے۔

حافظ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں: ”کتابہ فی السنن، جامع جید کثیر الأبواب والغرائب، وفيه أحاديث ضعيفة جداً“۔ (تهذیب التهذیب، ترجمة ابن

(ماجہ)

”ابن ماجہ کی کتاب سنن میں ہے، جو خوب جامع اور بہت سارے ابواب و غرائب پر مشتمل ہے اور اس میں بہت ساری ضعیف روایات ہیں“۔

ابن الجوزی نے سنن ابن ماجہ کی تیس احادیث پر نقد کیا ہے اور ان پر وضع کا حکم لگایا ہے، ان کے علاوہ بھی بعض حفاظ نے ابن ماجہ کی بعض روایات پر کلام کیا ہے۔ تاہم ایسی روایات جن پر وضع یا ساقط الاعتبار یا انتہائی ضعیف ہونے کا حکم لگایا گیا ہے ان کی تعداد بہت کم ہے۔ ان کے علاوہ سنن کی چار ہزار روایات قابل اعتبار موجود ہیں۔

### نہج و خصوصیات

(۱) دیگر کتب سنن کی طرح سنن ابن ماجہ کی ترتیب بھی فقہی ہے؛ بلکہ امام ابن ماجہ نے تبادر ذہنی اور ظاہر ترین مضمون کا خیال رکھا ہے، جس کی وجہ سے سنن ابن ماجہ سے حدیث نکالنا دیگر سنن کی بہ نسبت زیادہ آسان ہے۔

(۲) شروع کتاب میں امام نے ایک بیش قیمت مقدمہ لگایا ہے، جس میں سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اتباع، جیت حدیث، بدعاۃ سے تنفر، آزادانہ رائے اور اجتہاد سے اجتناب کرنے کی تاکید وغیرہ سے متعلق ابواب ذکر کیے ہیں۔

(۳) اس میں پانچ احادیث ایسی ہیں جو ثلاثی ہیں، البتہ یہ حدیثیں جبارۃ بن الحماسی کے طریق سے ہیں جو کہ متکلم فیہ ہیں۔

(۴) دیگر سنن کی طرح یہ کتاب بھی صحیح، حسن، ضعیف ہر قسم کی انواع پر مشتمل ہے، اور اس میں مصنف کی طرف سے احادیث کے درجات کی بھی نشان دہی نہیں کی گئی ہے؛ البتہ حافظ شہاب الدین بوصیریؓ کی کتاب ”مصاحف الزجاجة فی زوائد ابن ماجة“ سے یہ مشکل آسان ہو جاتی ہے، جس میں انہوں نے تمام احادیث کی اسنادی حیثیت واضح فرمادی ہے اور ان میں پائی جانے والی مخفی علتوں کی بھی نشان دہی کر دی ہے۔

## شرح وحواشی

کئی نامور محدثین نے سنن ابن ماجہ کی شرح و تعلیق کا کام انجام دیا ہے، صحت کے اعتبار سے اگرچہ یہ سادس ستہ ہے؛ تاہم شروح و متعلقات کی کثرت کے اعتبار سے بعض کتب ستہ پر اس کو فوقيت حاصل ہے۔ شیخ رائد بن ابی علفہ کی تحقیق سے دو خیم جلدیوں میں سنن ابن ماجہ کی چھ شروح و حواشی کا مجموعہ بیت الافکار الدولیۃ سے شائع ہو چکا ہے، یہ مجموعہ دیگر شروح سے بہت حد تک مستغنی کر دیتا ہے۔ اس میں درج ذیل شروح و حواشی ہیں: مصباح الزجاجة للسيوطی، کفایۃ الحاجۃ للسندي، إنجاح الحاجۃ للشيخ عبدالغنی، مصباح الزجاجة للبوصیری، ما یلیق من حل اللغات للشيخ فخرالحسن، مختصر ماتمس إلیه الحاجۃ للنعمانی.

ذیل کے نقشے میں شروح و حواشی کی ایک اجمالی فہرست دی جا رہی ہے:

|   |                                                       |                                                              |
|---|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ۱ | ما تمس إلیه الحاجۃ<br>علی ابن ماجہ                    | ابن الملقن عمر بن علی م ۸۰۲ھ<br>یہ زوائد کتب خمسہ کی شرح ہے۔ |
| ۲ | ما تدعوا إلیه الحاجۃ<br>الشیخ محمد بن رجب القاہری     | مصر میں اس کا قلمی نسخہ ہے۔<br>م ۹۱۳ھ                        |
| ۳ | الدیبلجہ<br>محمد بن موسی الدمیری م ۸۰۸ھ               |                                                              |
| ۴ | الاعلام بسنة علیہ السلام<br>علاء الدین مغلطائی م ۶۲۷ھ | نا مکمل ہے۔                                                  |
| ۵ | حواشی علی سنن ابن ماجہ<br>سبط ابن ابی حمی م ۸۳۱ھ      | تحمی                                                         |
| ۶ | مصباح الزجاجۃ<br>عبد الرحمن بن ابی بکر السیوطی        | م ۹۱۱ھ                                                       |
| ۷ | کفایۃ الحاجۃ<br>شیخ ابو الحسن السندی م ۱۱۳۸ھ          | شیخ ابو الحسن السندی م ۱۱۳۸ھ                                 |

|    |                    |                              |  |
|----|--------------------|------------------------------|--|
| ٨  | انجاح الحاجة       | شیخ عبدالغنى مجددی م ١٢٩٦ھ   |  |
| ٩  | حوالى على ابن ماجه | شیخ فخر الحسن گنگوہی م ١٣١٥ھ |  |
| ١٠ | احداء الدیباچہ     | صفا الضوی احمد العدوی        |  |



والحمد لله أولاً وآخرأ، وصلى الله على النبي الكريم،  
محمد وآلہ وصحبہ اجمعین.

## منظوم تعارف

### صحابہ ستہ تعارف و خصوصیات

**نتیجہ فکر: شاعر اسلام حضرت مولانا ولی اللہ صاحب قاسمی ولی بستوی**  
**استاذ مظاہر علوم وقف سہارنپور**

صحابہ ستہ پُر کیف جو علمی خزانے ہیں حدیثوں کے یہ مجموعے نزالے ہیں، سہانے ہیں رسول اللہ کے اقوال کے ہیں پاک مجموعے نبی کے بہتریں احوال کے ہیں پاک مجموعے بخاری، مسلم، و داود شیخ ترمذی جو تھے جہاں علم و حکمت کے یقیناً احوزی وہ تھے نسائی، ابن ماجہ علم و فن کا تاج رکھتے تھے سرور و شادمانی کی حسین معارج رکھتے تھے یہ چھ حضرات حکمت کے امامان زمانہ تھے جہاں کے عالمانِ دیں میں یہکہ تھے، یگانہ تھے خلوص والفت و تقویٰ سے مالا مال سارے تھے خدائی برکت و انعام سے خوشحال سارے تھے بخارا کا کوئی تھا، کوئی نیشاپور والا تھا بحستان کے کوئی ہاں خطہ معمور والا تھا کوئی ترمذ کا تھا ان میں، کوئی ان میں نساء کا تھا کوئی قزویں کا تھا کہ حافظہ جس کا بلا کا تھا شرف ان سے ملا ہے اُن سبھی وطنی اماکن کو بڑی شہرت ہوئی حاصل سبھی علمی مساکن کو یہ سب اللہ والے تھے، بڑے ہی متقدی یہ تھے روایت کے لئے اہلِ کمال منصفی یہ تھے ضرورت تھی کہ ان کے کام کی تنقیح کی جائے جو مغلق بات تھی اس کی حسین تشریح کی جائے مگر اس کے لئے اہلِ کمال علم لازم تھا کوئی اہل ہنر، اہلِ کمال فہم لازم تھا کمال علم و فن کے ساتھ ہوتوفیق ارزانی جسے ہر موڑ پر اللہ کی حاصل ہو نگرانی خدا نے اشرف عباس کو توفیق بخشی ہے جنہوں نے ان کتابوں کو حسین تطیق بخشی ہے خدا کا نام لے کر کام کا آغاز فرمایا کیا جو کام اشرف نے اسے ممتاز فرمایا صحابہ ستہ پُر علم کی تعین فرمائی یہ جس نے کام دیکھا اس نے ہی تحسین فرمائی مؤلف کے بیان فرمایا اغراض و مقاصد کو غلط فہمی کے ہاں ہاں دور فرمایا مفاسد کو کیا واضح انہوں نے سب اماموں کے مذاہب کو بتایا ہے انہوں نے اُن کے سب علمی مناصب کو

حدیثوں کی صحیح تعداد کیا ہے، یہ بتایا ہے تراجم کی ہوئی بنیاد کیا ہے، یہ بتایا ہے بتایا کہ، اماموں کا وہ آبائی وطن کیا ہے بتایا یہ بھی کہ ان کا حسین علمی چمن کیا ہے صحابِ سَّلَّمَ کی ترتیب کی توضیح فرمائی دیا رہند میں تدریس کی تنقیح فرمائی تعارف انفرادی ان کتابوں کا ہے فرمایا حدیثوں میں سنن میں ہے فرق کیا، یہ بھی بتالیا بتایا کہ روایت میں ضروری احتیاطیں ہیں سند کے باب میں لازم بہت سی احتیاطیں ہیں صحابہ نے حدیثوں کی حفاظت خوب فرمائی صحابِ سَّلَمَ کی تحقیق بھی محبوب فرمائی صحابِ سَّلَمَ کا مصدقہ کیا ہے، یہ بھی بتالیا سنن کا متفقق اطلاق کیا ہے؟ یہ بھی بتالیا مُسْلِم اصطلاحیں یہ رہی ہیں ہر زمانے میں معین سادِ سَّلَمَ ہوئی چھٹے زمانے میں مؤلف کی سبھی شرطوں کی توضیحات کیا کیا ہیں؟ روایت کرنے والوں کے سبھی طبقات کیا کیا ہیں؟ صحابِ سَّلَمَ کی ساری خصوصیات عمدہ ہیں ہوئی سب مختلف قولوں کی توضیحات عمدہ ہیں انہوں نے ان کتب کی علمی ترقیم بتالی دل و جان سے کتابوں کی بہت تعظیم فرمائی صحابِ سَّلَمَ کے مجموعے جو ہیں، بہتریں وہ ہیں تعارف کے طریقے جو ہوئے ہیں، دلنشیں وہ ہیں صحابِ سَّلَمَ کی جو خدمتیں علمی ہیں، بہتر ہیں علوم و فضل میں ان چھکی سب شانیں نزالي ہیں ائمہ کی زمانے میں ہوئیں سندیں بھی عالی ہیں ہے قصہ مختصر کہ ہر طرح سے کی وضاحت ہے ائمہ کی سبھی خدمات کی اچھی صراحة ہے برائے خدمت دیں اشرف عباس نکلے ہیں دل بیدار میں زندہ لئے احساس نکلے ہیں ہیں علم و فضل کے پیکر، قلم بھی خوب پختہ ہے حسین انداز ان کا، طرز بھی ان کا شگفتہ ہے ہے ان کی دامن قرطاس پر تحقیق جلوہ گر اکابر کی ہوئی ان کے لئے توثیق جلوہ گر یقیناً کارنامہ قابل تعریف ان کا ہے یہ تحقیقی نمونہ لائق توصیف ان کا ہے ہیں اہل علم و فن یہ ماہر تدریس ٹھہرے ہیں خدا کا فضل ہے کہ حاملِ تقدیس ٹھہرے ہیں حقیقت ہے کہ یہ ٹھہرے مبارکباد کے قابل دعاوں کے سنبھارے تحفہ دلشاہ کے قابل خدائے پاک ان کو دے جزاۓ خیر عالم میں رہیں جاری فیوض علم و فن تادیر عالم میں ولی کی ہے دعا، خوشنودی رحمان یہ پائیں دخولِ جنت الفردوس کا اعلان یہ پائیں